

### الجمهورية الجزائرية الديمقرالهية الشعبية

### وزارة التعليم العالى والبحث العلمى



جامعة تيسمسيلت

كلية الآداب واللفات

# البنية السردية للمقامة في الأدب الجزائري القديم منامات ابن محرز الوهراني أنموذجا-

مذكرة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه الطور الثالث (ل.م.د)

### تخصص: أدب جزائري قديم

إشراف الأستاذ الدكتور: محمد فايدد

إعداد الطالب:

محمد صالح

#### أعضاء لجنة المناقشة:

| الصفة        | الجامعة           | الرتبة               | الأستـــاذ           |
|--------------|-------------------|----------------------|----------------------|
| رئيســـا     | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ محاضر "أ"      | د. وســواس نجـاة     |
| مشرفا ومقررا | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ التعليم العالي | أ.د. محمــد فايـــد  |
| ممتحنا       | جامعة خميس مليانة | أستاذ محاضر "أ"      | د. بسردي صليحة       |
| ممتحنسا      | جامعة سعيدة       | أستاذ محاضر "أ"      | د. بوديـــة أمحمد    |
| ممتحنا       | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ التعليم العالي | أ.د. خلف الله بن علي |
| ممتحنا       | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ محاضر "أ"      | د. فتــح الله محمد   |

الموسم الجامعي: 2022/2021



### الجمهورية الجزائرية الديمقرالصية الشعبية

### وزارة التعليم العالبر والبحث العلمي



جامعة تيسمسيلت

كلية الآداب واللفات

# البنية السردية للمقامة في الأدب الجزائري القديم منامات ابن محرز الوهراني أنموذجا-

مذكرة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه الطور الثالث (ل.م.د)

### تخصص: أدب جزائري قديم

إشراف الأستاذ الدكتور: محمــد فايـــد إعداد الطالب:

محمد صالح

#### أعضاء لجنة المناقشة:

| الصفة        | الجامعة           | الرتبة               | الأستـــاذ           |
|--------------|-------------------|----------------------|----------------------|
| رئيســـا     | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ محاضر "أ"      | د. وســواس نجـاة     |
| مشرفا ومقررا | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ التعليم العالي | أ.د. محمــد فايــد   |
| ممتحنـــا    | جامعة خميس مليانة | أستاذ محاضر "أ"      | د. بسردي صليحة       |
| ممتحن_ا      | جامعة سعيدة       | أستاذ محاضر "أ"      | د. بوديـــة أمحمد    |
| ممتحنا       | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ التعليم العالي | أ.د. خلف الله بن علي |
| ممتحن_ا      | جامعة تيسمسيلت    | أستاذ محاضر "أ"      | د. فتــح الله محمد   |

الموسم الجامعي: 2022/2021



إِنِّي رأيتُ أَنَّه لا يَكْتُبُ إِنسانُ كتابًا في يومِه؛ إلاَّ قالَ في غَدِهِ: لو غُيِّرَ هذا لكان أحسنَ، ولو زيد كذا لكان يُستَحسَنُ، ولو قُدِّمَ هذا لكان أفضلَ، ولو تُرِكَ هذا لكان أجملَ. وهذا مِنْ أعظم العِبَرِ، وهو دليلٌ على استيلاءِ النَّقصِ على جُملةِ البَشَرِ.

عبد الرحيم البيساني، المعروف بالقاضي الفاضل (526هـ - 596هـ) وهو معاصر للشيخ ركن الدين بن محرز الوهراني، والمقولة تنسب كثيرا للعهاد الأصفهاني

لا تحسبِ المجدَ تمرًا أنت آكلُه \*\*\* لن تبُّلُغَ المجدَ حتى تلْعَقَ الصِّبِرَا عوط بن رئاب الأسدي

أن تحلم..فهذا شيء طبيعي يمارسه كل البشر...والإنسان عندما يحلم يمكن أن يجلب شيئا له قيمته بالنسبة لمجتمعه، فالحالم المبدع لا يرجع من حلمه صفر اليدين، إنه يسعى جادا إلى اكتشاف عالم أحلامه، ليعود منه...بمعلومات بعيدة في زمانها ومكانها، أو بفكرة جديدة، وتاريخ البشر حافل بالأحلام ذات المعنى والدلالة والفائدة..والأمثلة على ذلك عديدة.

راجي عنايت، معنى الحلم وغرائب أخرى (سلسلة أغرب من الخيال)، ص 07-80



إلى الذين قال فيهم الله عرُ وجلَّ "وبالوالدين إحسانا"

والدي "رلهم" رحمه الله، وإلى سعادتي وسر نجاحي أمر الغالية حفظها الله.

إلى زوجتر الفاضلة وعائلتر الكريمة الى كل من حمل لي في قلبه ذرة حب ومودة

أهدي هذا العمل

√ محمد صالح

## شكروتقدير

أتقدم بالشُّكر الجزّيل إلى كل من أعانني في إعداد وإنجاز هذه الأطروحة بالمسرّعة والإثراء أو التوجيه والذي كان من ثمرته هذا العمل الذي بين أيدينا.

ولا يسعني في هذا المقام الذي تتسابق فيه الكلمات وتتزاحم فيه العِبارات أنْ أخُصَّ بالذِّكر الأستاذ الفاضل المشرف "فايم محمم" الذي كان نعم العون والسند لي و الذي لم يَدِّخر جهده في تقديم النصح والتوجيه والإرشاد لتحضير وإخراج هذا العمل على أكمل وجه، وأحسن صورة.

فلكم مني جميعاً كل المحبة والوفاء وعبارات الشَّكر والثِّناء لما أنتم أهله.

√ محمد صالح



# مقدمة

شَكَّل الأدب الجزائري القديم منذ نشأته وإلى اليوم مادة مهمّة للدراسة والبحث، لما يكتسيه النِّتاج الأدبى من أهمية بالنسبة لذاكرة الثقافة الجزائرية خلال تلك الحقبة.

غير أن المتمعن للمشهد الأدبي في الجزائر خاصة والمغرب عموما يُدرك أنه لم يتبوأ المكانة التي يستحقها لدى معظم الدارسين والباحثين، حيث لقي الكثير من الإهمال والتهميش نتيجة لقلة مصادره وندرة منجزه من جهة، وانبهارهم بالأدب في المشرق وما يَحفل به من تراكم إبْداعي ونقدي من جهة أخرى.

فالمُتتبع للمُنجز الأدبي الجزائري القديم، يَلحظ ولا ريب تلك الظّواهر الفنية، والتّشكيل اللغوي والإبداعي التي تميز بها هذا الأدب بمختلف مشاربه، والذي لا نـزال عاجزين عن الكشف عن مكنونات هذا التّراث الفكري والمجتمعي الأصيل، حيث تظل الجهود المبذولة بعيدة عن جدّة البحث عبر حقوله المفتوحة على مظان متعددة.

ولا شّك، ففنون التراث العربيّ القديم في الجزائر (نثرا وشعرا)، التي كانت وليدة ظروف تاريخيّة وسياسيّة عاشتها المنطقة آنذاك، شكَّلت إرثا أدبيًا زاخرا مفتوحة على البحث فيها وتتبعها بالدراسة والتحليل، والذي ترك فيها الكثير من الأعلام بصمتهم ممن حفل بهم التراث الأدبي الجزائري منذ عهد الدَّولة الرُّستمية التأسيسي وإلى آواخر الحكم العثماني في الجزائر، ومن بين هؤلاء الذين كان لهم فضل السَّبق الشَّاعر بكر بن حماد التاهرتي وأفلح بن عبد الوهاب والشيخ ركن الدين محمد بن محرز الوهراني وغيرهم كثير، فالكمال إنما يتحقق من الماضى كما قال أبو عمرو بن العلاء.

ومهما يكن من أمر، فإن دراسة الأدب العربي القديم في الجزائر لا يمكن فصله عن سياقات الأدب العربي عموما لكونه الرافد الأساس له، أين تتجلى الرغبة في محاولة السير على نهج ومسعى من سبقونا في إثرائه والكشف عن جمالياته، قصد إعطاء الأدب الجزائري القديم حقه في الظهور ومكانته التي تليق به.

أ

ولعله من مُنطلق تخصصنا في الأدب الجزائري القديم؛ ولمَّا كان لهذا التخصص سطوته في فرض واقعه عليّنا، فقد ارتأينا أن نخصً بالبحث منامات الوهراني، وجعلها محور دراستنا، والتي جاءت موسومة بعنوان:

# البنية السردية للمقامة في الأدب الجزائري القديم منامات ابن محرز الوهراني النموذجا

وذلك تحقيقا لرغبتنا في اكتشاف وتحليل مكونات هذا الخطاب السردي من حيث (الشخصيات والزمن والمكان والأحداث) والتي تتفاعل وتنسجم فيما بينها لتكوِّن حقلا دلاليا متميزا.

وتبعا لما سبق؛ فإن اختياري لهذا الموضوع، نتيجة لتضافر عدة أسباب ذاتية وأخرى موضوعية، فأما الذاتية؛ فتتمثل في رغبتي في توسيع معارفي في المباحث المتعلقة بفن المقامة وما يندرج ضمن محور مكونات البنية السردية.

وأما الموضوعية منها؛ فتكمن في محاولة الكشف عن الجوانب الجمالية للمقامة والبنى الحكائية المشكلة لها والتعمق في التقنيات السردية واكتساب آلياتها، إلى جانب الرغبة في التعريف بالأدب الجزائري القديم لما له من خصوصية كأدب قائم بذاته، كموروث ثقافي وفكري له امتداده التاريخي من خلال متن "بن محرز الزهراني"، والافتخار به كموروث يحمل بين ثناياه كنوزا ثقافية وتراثية، تؤكد على نبوغ وتميز الشخصية الجزائرية في مجال الأدب العربي ومضاهاتها للمشارقة، مع المساهمة في إثراء المكتبة الجزائرية خاصة والعربية عامة بهذا النوع من الدراسة.

ومع استقرارنا على البحث في هذا الموضوع للتعمق في مكوناته، راودتنا العديد من الأسئلة التي فرضت نفسها، انطلاقا من خصوصية هذه الدراسة، ومن تلك التساؤلات:

- ما المعالم الفنية والجمالية لفن المقامة؟ وأين تتشكّل البنى السردية ضمن منامات بن محرز الوهرانى؟

أين تنبثق عنها مجموعة من الأسئلة الفرعية منها:

- ما مفهوم المقامة وما علاقتها بالمنامات؟ ما أنواعها ومميزاتها؟ وما أُسس بنائها؟
- ما حقيقة التفاعل بين مكوناتها؟ وبالتالي هل يمكن الحديث عن البناء الفني فيها؟
  - وهل هناك روابط تشكل نسقا نصيا بين أحداثها وبين شخصياتها زمنيا ومكانيا؟

وفي سياق الإجابة عن الإشكاليات المطروحة جاء بحثي مشكلا من مدخل وأربعة فصول وخاتمة، إضافة إلى ملحق للحديث عن سيرة وحياة الشيخ بن محرز الوهراني.

وندرس في المدخل رصد الأدب العربي في الجزائر قديما أنماطه وتشكّلاته، أين انصب اهتمامنا على إرهاصات تاريخ الأدب الجزائري القديم ونشوء القول الأدبي ببلاد المغرب الأوسط، وإظهار أنماطه وتشكلاته، وصولا إلى حقبة العهد العثماني مع إبراز نبوغ الشخصية الجزائرية في مختلف الأغراض والفنون الأدبية شعرا ونثرا.

أما الفصل الأول فعالجنّا فيه المقامة ونظرية السرد، وذلك بتقديم تمظهرات حول المنامات والمقامات ومفاهيم ومصطلحات حولها معرجين على تاريخ ونشأة هذا الفن النثري الماتع، وما يتصف به من مكونات وشخوص، إلى جانب تناول نظرية السرد والبحث في النشأة والمسارات التي ميزتها.

في حين ارتأينا أن نخصص الفصل الثاني للبحث عن السّارد وأنماطه، ودراسة مختلف المقاريات التي تضم مسار هذا المبحث المفتوح على كثير من التّنوع.

أما الفصل الثالث الموسوم ب: الشّخصيات وبناء السّرد، فنُعالج فيه جوانب نظرية حول مكوّن الشّخصيات، متناولين بنية الشخصية وعناصرها التي تسمح لنا بدراسة شخصيات المنامات ودلالاتها، وصفاتها من حيث البناء الداخلي والخارجي والوظائف المنسوبة إليها.

وجاء الفصل الرابع الذي عنوناه ب: البنية الزمكانية في منامات الوهراني، لمعالجة تمفصلات البنية الزمانية للنص، وحصر المساحة الزمنية للأحداث من خلال تقنيات الترتيب والمدة والتواتر والاسترجاع والاستباق وغيرها، استنادا إلى منهج جيرار جنيت في دراسة الأنماط المختلفة التي تُشكل السّرد، دون إغفال بنية المكان التي ترتبط بعناصر الوصف والشّخصيات والحدث وما يلعبه الفضاء المكاني المغلق والمفتوح من دور أساس في بناء الخطاب.

في حين كانت الخاتمة لرصد أهم النتائج التي توصلت إليها هذه الدّراسة، مع إرفاقها بملحق خُصص للتعريف بالوهراني ونتاجاته الأدبية والفكرية والتّناول النّقدي له.

ولعل مثار الأسئلة المطروحة، كانت ثمرة معاينة عدد من الدراسات الجادة التي تناولت الموروث الأدبي الجزائري القديم كميدان للبحث والدراسة، وهي دراسات توزّعت بين مهتمة بالتراث السردي العربي القديم، وأخرى اهتمت بالجوانب السردية للنّص، وقد اعتمدنا أثناء اشتغالنا على هذه المادة على مجموعة من الدراسات والبحوث والتي منها:

- الأدب الجزائري القديم -دراسة في الجذور لعبد المالك مرتاض
  - المغرب العربي تاريخه وثقافته لرابح بونار
  - تقنيات السرد في النظرية والتطبيق لآمنة يوسف
  - بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي لحميد لحمداني
    - تطور الخطاب القصصى لإبراهيم أبو طالب
    - تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم لمحمد بوعزة

- بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية) لحسن بحراوي
  - السرد العربي مفاهيم وتجليات لسعيد يقطين
  - الراوي والنص القصصى لعبد الرحيم الكردي

ومن باب الأمانة العلمية، وبعيدا عن ادعاء قصب السبق في تناول هذا الموضوع والإلمام ببعض جوانبه، كان لزاما عَلينا أن نُشير إلى الأعمال والدراسات السّابقة التي تناولت جُزئيات وتفاصيل منه، والتي تتمثل في أغلبها في رسائل وأطاريح جامعية وكُتب بحثية أكاديمية ومقالات، نذكر منها:

- تشكّلات السّرد السّاخر ومقاصده في المنام الكبير لسعدلي سليم
- العجائبيّة وتشكّلها السّردي في رسالة التّوابع والزّوابع لابن شُهيد الأندلسي ومنامات ركن الدين الوهراني لفاطمة الزهراء عطية
- المنامات في الموروث الحكائي، دراسة في النص الثقافي والبنية السردية لدعد أحمد الناصر

وحتى يبدو الموضوع متماسكا ضمن سياق قراءته، ونظرا لتعدد جوانب الموضوع، فقد تعددت المناهج التي تم توظيفها بين التاريخي والوصفي والتحليلي؛ فالبحث يحاور تاريخ الأدب الجزائري القديم ونشوء القول الأدبي ببلاد المغرب الأوسط وتجليات فنونه نثرا وشعرا، مع إبراز نبوغ الشخصية الجزائرية، مما يصح معه المنهج التاريخي الذي يحيط بمظاهره وتاريخه ومختلف مؤثراته، أما المنهج الوصفي فهو الأنسب لتحديد أنماط مختلف البنى السردية (الشخصيات والزمن والمكان)، فيما كان توظيف المنهج التحليلي لرصد أبعاد ودلالات هذا المنجز، إلى جانب تطبيق المنهج البنيوي لحظة الاشتغال على عينة البحث، مختارين من آلياته الكثيرة ما يُمَكِّنُنَا من محاورة نص الوهراني.

وأثناء إنجاز هذه الدِّراسة واجهتنا بعض الصَّعوبات والتي كان من بينها صعوبة فهم الآليات السردية وتطبيقها على متن المدونة، خاصة وأن البحث في مدونة قديمة وفق أدوات

إجرائية حداثية ليس بالأمر السهل، إلى جانب قِلَّة الكتب والمؤلفات التي تتناول أعمال الوهراني بشكل مستفيض، في ظل توظيف الوهراني لشّخصيات مجهولة، خاصة وأن الفترة التي عاشها تعتبر فترة قليلة المادة العلمية.

ويمكن القول إن بحثنا هذا ما هو إلا ثمرة جهد متواضع حاولت من خلاله الغوص في بعض الكتب وتقليب صفحاتها الملآى بالأفكار التي يصعب معها التحكم في دراسة جوانب هذا الموضوع الصعب، ليبقى بالمقابل هذا العمل البسيط محاولة متواضعة ليس إلا، تحمل بين ثناياها مشروعا قابلا للتعديل في كثير من جوانبه.

وختاما؛ وكلي أمل في أن أكون قد وُفقت إلى حد ما في تناوله هذا الموضوع، معتذراً مسبقا عن أخطاء أو هنّات حملتها جوانب هذه الدراسة.

في مقابل ذلك، لا يسعني إلا أنْ أذكر أنَّ هذا البحث وبتوفيق من الله عزّ وجلّ، كان بمعونة علمية من الأستاذ المشرف "فايع محمع" الذي كان نعم السّند مرشدًا وناصحًا، والذي كنت أفزع إليه بين الفينة وأختها ليجلي عنّي بعض الذي يُكدِّر صفو عملي، فله منّي جزيل الشّكر وخالص الامتنان على ما وفي وقدم.

تيسمسيلت؛ يوم: السبت 18 ديسمبر2021م الموافق ل: 14جمادى الأولى 1443ه محمد صالح



# مدخسل

الأدب العربي في الجزائر قديما الأنماط والتشكّلات

### 1. الجزائر والفتح الإسلامي:

لم يكن للعرب تقدم يذكر في ميادين الحضارة في العصر الجاهلي إلا ما كان في ميادين الأدب فقد بلغوا فيه شأنا عظيما، وجاء الإسلام فعم بنوره الأرجاء وتطلعت جموع المسلمين إلى نشر الإسلام، فانطلقوا إلى مصر ففتوحها على يد عمرو بن العاص، ثم سيروا جيوشا لفتح شمال افريقيا بأمر من الخليفة عثمان بن عفان رضي الله عنه فأرسل عبد الله بن أبي السرح لفتحها عام 26 ه في نحو عشرين ألف جندي ففتح (سبيطلة)\* بعد أن هزم جنود الرومان والبربر وقتل ملكهم (جرجير)¹، وبعد استتباب الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان (40-10هـ) سير من جديد عقبة بن نافع الفهري لفتح افريقية فانتصر على البربر وأسس مدينة العلم و الأدب والسياسة "القيروان" عام 50ه وبنى بها مسجدا يعرف باسمه حاليا عام 53ه.

وبعدما تم عزل عقبة بن نافع عن ولاية القيروان وخلفه مخلد بن مسلمة بن مخلد الأنصاري واليا على مصر والقيروان معا، استعمل مولاه أبا المهاجر دينار عام 55ه الذي واصل الفتح متقدما نحو المغرب الأوسط (الجزائر).

وتُجمع المصادر حوله بأنه أول فاتح وأمير عربي وطئت قدماه أرض الجزائر، "حيث سار بحملاته غربا إلى المغرب الأوسط أو بلاد الجزائر، وتمكن من الانتصار على عمالة قسنطينة سنة 59 ه وجعل مركز قيادته العليا مدينة "ميلة" فابتنى بها دار الإمارة ومكث بها سنتين، وقد حظيت الجزائر بذلك بشرف إمارة إفريقية الإسلامية في هذه الفترة، وكان أبو المهاجر دينار بذلك أول أمير مسلم وطئت خيله الجزائر "2، وبذلك تشرفت ميلة بأنها أول عاصمة للمغرب الأوسط (الجزائر) بُعَيْدَ الفتح؛ بنى بها أبو المهاجر أوّل مسجد في الجزائر بسيدي غانم 59ه، ورابع مسجد في إفريقية.

<sup>\*</sup> سبيطلة مدينة عربقة تتبع لولاية القصرين بتونس، تعتبر نقطة انطلاق الفتح الإسلامي لشمال لإفريقيا، بها آثار رومانية وبيزنطية كثيرة.

<sup>1 -</sup> ينظر: مبارك الميلي، تاريخ الجزائر القديم والحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ج2، 1989، ص22.

<sup>2 -</sup> عبد الحليم عويس، دولة بنى حماد صفحة رائعة من التاريخ الجزائري، دار الصحوة، القاهرة،1991، ط2، ص32.

لتنطلق منها جيوش الفتح إلى مدن عدة بالمغرب الأوسط، فوصل أبو المهاجر دينار إلى جبال الونشريس بتيسمسيلت، وأخضع في طريقه العديد من القبائل، بل تعداها إلى أن بلغ تلمسان، فنزل على عيون سميت باسمه، قال عنها ابن خلدون: "وبه سميت عيون أبي المهاجر قريبا منها"، بعده عاد عقبة بن نافع مرة ثانية إلى المغرب على عهد يزيد بن معاوية ودخل أبو المهاجر دينار تحت لوائه، "فقضى على مقاومة قبائل البرانيس في المغرب الأوسط واستفتح حصون الفرنجة مثل باغاية ولميس، ولقيه ملوك البربر بالزاب وتاهرت فقضهم بعد جمع، وتوغل في الجزائر غربا حتى وصل إلى المغرب الأقصى" وقد استشهدا معا في موقعة (تهوذة) من أرض الزاب على يد كسيلة أواخر سنة 63ه، واستشهد عقبة وأصحابه وهم في حدود ثلاثمائة فقط، وقبره الآن في مدينة سيدي عقبة ببسكرة.

وبذلك يكون القرن الأول بشكل خاص فترة الفتح، وهي مرحلة صراع، بدء بدحر الوجود البيزنطي أولا ثم فترة معارك بين الولاة والأمراء المحليين للبرير أمثال الكاهنة وكسيلة، فكانت حملة زهير بن قيس البلوي سنة 69ه لمواصلة فتح المغرب، ثم جاء حسان بن النعمان قائدا ليتم الفتح، فدمر قرطاجة، ثم زحف نحو الكاهنة التي أحرقت أغلب البلاد والمزروعات ظنا منها أنها بذلك تصد غارات العرب، فانتصر حسان عليها وقتلت عند بئر الكاهنة حوالي سنة 48 هـ، ويقول ابن خلدون "أنها قتلت بمكان السر المعروف بها لهذا العهد بجبل الأوراس"<sup>3</sup>، وبموتها أذعن البرير للإسلام وللإدارة العربية، وأكمل فتحه الحربي بفتح سياسي عظيم وبخطة إدارية محكمة، فدون الدواوين ورتب المكاتب والموظفين وأدخل أهلها في مختلف الوظائف

<sup>1 -</sup> مبارك الميلي، تاريخ الجزائر القديم والحديث، ص 24.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الحليم عويس، دولة بني حماد صفحة رائعة من التاريخ الجزائري، ص $^{2}$ 

<sup>\*</sup> تهوذة اسم لقبيلة من البربر ناحية إفريقية لهم أرض تعرف بهم (معجم البلدان 438/2).

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرحمن الجيلالي، تاريخ الجزائر العام، مكتبة الشركة الجزائرية، الجزائر، ط2، 1965، ج1، ص $^{3}$ 

### 2. نشوء القول الأدبى ببلاد المغرب الأوسط:

غُرفت الحركة الأدبية بالقطر الجزائري (المغرب الأوسط) منذ القدم، فرغم عدم إيفاء الأدب في المغرب الأوسط حقه وتجاهله من قبل الكثير من الدارسين، إلا أن هناك جهودا عرفت بهذا الأدب، الذي أسس له منذ بدايات الفتح الإسلامي انطلاقا من أواخر النصف الأول للقرن الثاني للهجرة "فالتراث الجزائري حفل بصنعة الكتابة، ورفع لواءها أدباء خاضوا في إنشاء القريض خوضهم في الديباجة النثرية العربية، فالأدب الجزائري لا ينبغي أن ينطلق من أقرب فترة، وإنما يكون من الإنصاف لهذا الأدب، أن نؤرخ له منذ عصوره الغابرة، شأنه شأن التأرخة للأدب في المشرق العربي"، إذ هو امتداد للأدب العربي.

ومما لا شك فيه أن الجزائر أنجبت العديد من الشعراء والكتاب الذين برعوا في مختلف النواحي الأدبية والفكرية والفنية والعلمية، وأسهموا في الرقي الثقافي بالمغرب الأوسط، حتى غدت العديد من الأقاليم بها حواضر تشع علما ومعرفة، فقامت بها مراكز ثقافية حضارية مهمة لا تقل عن مراكز الشرق الإسلامي مثل (تيهرت) وقلعة بني حماد وبجاية وتلمسان وغيرهم، فرغم تأخر حركتها الثقافية إلا أنها أخذت تقلد القيروان في التعليم ودراسة العلوم والآداب مع نهاية النصف الأول من القرن الثاني، فعم النشاط تيهرت التي أطلق عليها ابن الصغير المالكي \* تسمية عراق المغرب  $^{6}$  (بلخ المغرب).

مسة غربي، الأدب الجزائري القديم، مجلة عود الند الثقافية، العدد 110، 80/2015، -108.

 $<sup>^{2}</sup>$  - تيهرت: أو تاهرت كما يسميها المؤرخون، بنيت عام 144ه كانت عاصمة الدولة الرستمية.

<sup>\*</sup> ابن الصغير المالكي صاحب كتاب "أخبار الأئمة الرستميين" حققه الدكتور مجد ناصر، اشتهر بمناظراته وانصافه وذكر في الكتاب مناظرة جرت بين الإباضية والمعتزلة على ضفة نهر مينة.

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: ياسر طالب الخزاعلة، الخلافة العباسية وموقفها من الدول المستقلة في المغرب، دار الخليج، الأردن، دط، 2017، ص 78

وكانت تيهرت عاصمة الدولة (الرستمية)\*، ونافستها (طبنة)\*\* في الجهة الشرقية كقاعدة للحركة العلمية والأدبية.

فالأدب الجزائري القديم تحدد بدايته مع ظهور الدولة الرستمية مثلما يؤكده عبد المالك مرتاض بقوله: "أن الأدب العربي القديم في الجزائر موجود ما في ذلك من ريب، وأن قدمه ينطلق أساسا، من تاريخ تأسيس الدولة الرستمية التي يرتبط بعض الشعر والنثر بحكامها أنفسهم" أ. فبقيام الدولة الرستمية كان التأسيس لهذا الأدب الجزائري الذي أنتج نصوصا عربية قديمة توفر فيها الخصائص الفنية التي تلتمس في أي أدب، فالازدهار الأدبي والثقافي في الجزائر كان متزامنا مع قيام الدولة الرستمية التي وصفت بأنها عجيبة التركيب، وهي أول دولة جزائرية مستقلة، نتيجة اعتناء وتشجيع أئمة تيهرت للثقافة مع جعلهم اللغة العربية اللغة الرسمية للدولة.

أما "رابح بونار" فيؤكد أن تحديد العصور الأدبية بفترات زمنية مقترنة بقيام دولة وسقوطها غير سديد، مقسما تطور حركة الأدب لعصور أدبية مرت بمراحل وهي: عصر النشوء الثقافي، ويبتدئ بعد الفتح الاسلامي بقليل أي (50ه) وينتهي بقيام الدولة الأغلبية (184ه)، ثم يليه عصر النهضة الأدبية الثقافية، ويبتدئ بقيام الدولة الأغلبية (184ه) وينتهي بسقوطها أواخر القرن الثالث (296ه)، فعصر الازدهار الأدبي الثقافي، ويبتدئ بقيام الدولة الفاطمية وينتهي بسقوط دولة بني حماد على يد الموحدين (296-547ه)، ووصولا

<sup>\*</sup> الدولة الرستمية: حكمت الجزائر (160-296هـ/970-911م) المكلة الرستمية كانت واقعة بين الأغالبة شرقا والأدارسة غربا، ينفسح لها المجال جنوبا إلى ورقلة، وشرقا (قسنطينة) وتلمسان غربا" كانت تمتد إلى نواحي تلمسان مثلما ذكره الباروني في نسبة مدن كثيرة إلى تيهرت قوله "كل المدن والقرى الواقعة بين الزاب وفاس وسجلماسة داخلة في مملكة تيهرت". (ينظر: مبارك الميلى، تاريخ الجزائر في القديم والحديث، ص ص 65-66)

<sup>\*\*</sup> طبنة هي مدينة بريكة حاليا بولاية باتنة

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور، دار هومه، الجزائر، ط4، 2016، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: محمد علي دبوز، المغرب الكبير، ج $^{3}$ ، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، د ط، 1963،  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - ينظر: رابح بونار، المغرب العربي تاريخه وثقافته، دار الهدى، الجزائر، ط $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

لعصر النضج الأدبي الثقافي، ويبتدئ بقيام دولة الموحدين وينتهي بسقوط دولة بني زيان بالجزائر (547- 958 هـ).

وعرف الأدب الجزائري تطورا بفضل بعض الشخصيات التي كان لها صدى في تطور الأغراض والموضوعات العامة، فنجد الإمام الأمير أفلح بن عبد الوهاب الذي اشتهر بقصيدته المكونة من 44 بيتا وهي منظومة تعليمية ومطلعها 1:

### العِلمُ أَبْقَى لِأَهْلِ العِلْمِ آثاراً \*\*\* يُريكَ أَشْخَاصَهُم رَوْحاً وأَبْكاراً

كما له مجموعة من الرسائل، رفقة أحمد منصور الذي اشتهر بالخطب وهو أحد خطباء بني رستم في المسجد الجامع بتيهرت، والشاعر بن الخراز التاهرتي، إلى جانب شخصية الشاعر بكر بن حماد التاهرتي (200–296ه)<sup>2</sup> الذي مدح المعتصم في بلاطه في حضرة كبار الشعراء كأبي تمام ودعبل الخزاعي وله ديوان\* مشهور باسم الدر الوقاد.

وكان لدولة بني رستم الفضل الأكبر في ازدهار العلوم الدينية والأدبية التي شملوها بالرعاية والاهتمام، فعمت النهضة تيهرت وما جاورها، وبلغ الأمر أنهم كلما ظهر كتاب المشرق يهمهم جلبوه إليهم وزودوا به مكتبتهم التي عرفت باسم المعصومة \*\*، وهي "مكتبة عربية إسلامية تعتبر من أجل مكاتب ذلك العصر جمعوا فيها من الكتب القيمة في مختلف العلوم والتاريخ والرياضيات الشيء الكثير "3، وهو ما ذكره عبد الوهاب بن عبد الرحمن بن رستم (171-211ه) أنه "أرسل إلى بعض الإباضيين في البصرة بألف دينار ليشتروا له كتابا

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور، ص $^{-1}$ 

<sup>43 –</sup> ينظر: محمد بن رمضان شاوش، الدر الوقاد في شعر بكر بن حماد، المطبعة العلوية، مستغانم، ط1، 1966، ص  $^2$ 

<sup>\*</sup> الدر الوقاد في شعر بكر بن حماد التاهرتي هو ديوان شعري من111 صفحة مقسم إلى خمسة أقسام طبع عام 1966 جمعه وشرحه مجد بن رمضان شاوش.

<sup>\*\*</sup> مكتبة المعصومة بلغ عدد الكتب فيها ثلاثمائة ألف كتاب في مختلف العلوم، والتي أمر بإحراقها أبو عبيد الله داعية العبيدين حين استولى على تاهرت 296ه. (ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات، ص 81)

<sup>3 -</sup> توفيق المدني، تاريخ الجزائر إلى يومنا هذا، مطبعة العمر بيه، 1350هـ، ص78

بها، فاشتروا له كثيرا من الكتب، وأرسلوها إليه على أربعين بعيرا $^{1}$ ، وهو ما يدل على اهتمام بالكتب ونشر العلوم.

وجاءت دولة بني حماد (405-547هـ) لتبسط نفوذها على المغرب الأوسط، وهي أول دولة بربرية مستقلة بالجزائر الإسلامية، فازدهرت الحركة الثقافية نشاطا بها، وكثر عدد الفقهاء والأدباء وانتشرت المراكز العلمية في مختلف الأنحاء، وكان حماد بن بلكين قد "بنى مدينة "القلعة" عام 398هـ (1007م)شمال شرقي مدينة المسيلة" أن فاستكثر فيها من المساجد حتى غدت مركزا كبيرا للدراسات الدينية واللغوية، وعرف الأدب في هذا العهد ازدهارا لتظافر العديد من الأسباب، منها عنايتهم بالكتابة والأدباء فكانت للكتابة عندهم منزلة ليس وراءها إلا منزلة أمراء الجيش، مع جعل اللغة العربية هي اللغة الرسمية للدولة، وقد كان الناصر بن علناس (454-481هـ) أجل الملوك شأنا وأكثرهم تنشيطا للعلم والعلماء، فكان يستقدم الأدباء اليه ويغدق صلاته عليهم وكذلك فعل في عاصمته الجديدة بجاية التي أسسها عام (460هـ).

وبفضل نشاط الحماديين في تقريب العلماء إليهم ومنافستهم لبني عمومتهم بني زيري بالمهدية والقيروان، "بلغت الجزائر على عهدهم شأوا مرموقا من الحضارة والتمدن...واستقل كثير من العلماء والأدباء بالتدوين والتعليم والتأليف وازدهرت أسواق الادب وظهرت حركة فكرية لم تعرفها افريقية من قبل"4، فأنجبت هاته الدولة أدباء وشعراء فطاحلة زادت بهم شهرة ورفعة، قال عنها الباحث المصري عبد الحليم عويس بأنها "صفحة رائعة من التاريخ

<sup>81</sup> موقى ضيف، تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات، دار المعارف، القاهرة، ط.1، ص $^{-1}$ 

<sup>148</sup> من تاريخ الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ج1، ط2، 2007، ص $^{2}$ 

<sup>196 -</sup> ينظر: رابح بونار، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص142

الجزائري<sup>1</sup>، ومن بين هؤلاء الشعراء والأدباء عبد الكريم النهشلي (ت405هـ) وتلميذه ابن رشيق صاحب العمدة (385–463هـ) ويوسف ابن النحوي ناظم المنفرجة (ت 513هـ) عمره 80 عاما، والشاعر أبو حفص عمر بن فلفول وابن القالي و أبو عبد الله بن أبي دفرير، وقد كانت دولة بني حماد من أعظم الدول التي عرفها التاريخ الإسلامي ثقافة وأدبا وحضارة وعمرانا.

وبسقوط دولة بني حماد على يد الموحدين، بقيادة عبد المؤمن بن علي عام 547ه، ظهر أدباء وشعراء كبار في فترتها منهم الشاعر الحسن بن الفكون القسنطيني، ومعاصره مجد بن علي الهمذاني الوهراني (ت601هه) وكان فقيها تولى قضاء تلمسان و مجد بن حماد القلعي المشهور بمراثيه للدولة الحمادية (ت628هه)²، ورغم ذلك شهدت فترة دولة المرابطين وبعدهم الموحدين جمودا في الأدب "فلم تستطع أن تتقدم في الحركة الأدبية، إذ استعلى الفقهاء أول الأمر في الحكومة؛ وأصبح الحكام يتخذون منهم كتابا، فطبعوا النثر بطابعهم الجامد "٤، فكانت فترة جمود وعدم تطور للأدب.

لتظهر بعدها نهضة علمية وأدبية عظيمة بعاصمة الدولة الزيانية (عبد الواد) تلمسان التي أسسها "يغمراسن" سنة 633ه، فقاد بمعية أبنائه وأحفاده هاته النهضة "فأنشؤا المدارس وأكثروا في مجالسهم من مناظرات العلماء بين أيديهم...ويتغنى بمديحهم الشعراء ويجزلون لهم في العطاء "4، وهوما ذهب إليه رابح بونار الذي أكد أن عصر بني زيان هو العصر الذهبي للحركة الثقافية بالقطر الجزائري.

<sup>1 -</sup> عنوان أطروحة للدكتور الباحث عبد الحليم عويس نال بها درجة الدكتوراه في التاريخ الإسلامي بعنوان: دولة بني حماد صفحة رائعة من التاريخ الجزائري، ترجمها لكتاب من 315 صفحة طبع عدة مرات بالقاهرة. (عبد الحليم عويس، دولة بني حماد، مكتبة الإسكندرية، ط2، 1991)

<sup>2 -</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، عصر الدول والإمارات، ص 125

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - شوقي ضيف، الفن ومذاهبه في النثر العربي، دار المعارف، ط10، 1983، ص 332

<sup>4 -</sup> شوقي ضيف، المرجع السابق، ص 126

أما في العهد العثماني فنجد شعراء كبار أثروا الحياة الأدبية رغم الركود الثقافي الذي ساد الجزائر في تلك الفترة، حيث لم تُعرف حركات تجديد فكري ولا نهضة علمية، ومن بين هؤلاء الشعراء والأدباء نجد بن قنفذ القسنطيني صاحب الرحلة الشهيرة "أنس الفقير وعز الحقير"، وأحمد المقري صاحب "نفح الطيب" (ت1041ه)، ثم عبد الكريم الفكون صاحب "منشور الهداية في نقد المتصوفة" (ت1073ه) وله ديوان في المديح النبوي، ثم نجد أحمد البوني (ت1116ه) له منظومة علمية "إعلام الأحبار لغرائب الوقائع والأخبار"، ويأتي بعده مجد بن ميمون صاحب "التحفة المرضية في الدولة البكداشية في بلاد الجزائر المحمية"، وتُعرف بمقامات ابن ميمون الذي يُعد أديبا ماهرا، وله أسلوب رقيق.

### 3. أنماط وتشكلات الأدب العربي القديم في الجزائر:

كان الأدب -نثرا وشعرا - مناط عناية واحترام، فقد كانت العربية الفصحى بلسان العرب الوافدين على المغرب الأوسط لغة الثقافة والفكر، فلم يشذ الأدب العربي في الجزائر عن منبته الأصلي في شبه الجزيرة العربية فقد كان "أصله قائما على جنس الشعر أساسا، الذي عرف شهرة في كل الاتجاهات والأفاق فلا نكاد نلفي حديثا عن النثر في القرون الثلاثة الأولى للهجرة، ذلك أن غاية المؤرخين والنقاد القدامي كانت أن يعنوا بالشعر أساسا، أما الحديث عن النثر فقد كان من باب التكملة والتغريغ، لا من باب التأسيس والتأصيل  $^2$ ، إذ كانت لغة الشعر هي السائدة لما تمثله من مكانة عند العرب، ويعرف ابن خلدون الأدب بأنه على فنين، فن الشعر المنظوم، وهو الكلام المورزن المقفى، وفن النثر، وهو الكلام غير المورزن  $^3$ ، معتبرا أنهما يشكلان لسان العرب وكلامهم، وكل فن منهما يشتمل على فنون ومذاهب في الكلام.

<sup>1 -</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج2، دار الغرب الجزائري، ط1، 1998، ص 208

<sup>.50</sup> عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم، دراسة في الجذور، ص $^{2}$ 

<sup>.736</sup> ينظر: عبد الرحمن ابن خلدون، المقدمة، دار الجيل، بيروت، د.ط، د.ت، -3

#### 1.3. الشعير:

هو مِنَ الفُنون الأولى عند العرب، برزَ في التاريخ الأدبي العربي فأصبح وثيقةً تحكي حياة العرب وتاريخهم، فحاول العرب تمييز الشّعر عن غيره من أنواع الكلام المُختلف، من خلال استخدام الوزن الشعريّ والقافية، فأصبح الشّعر عندهم كلاماً موزوناً يعتمدُ على وجود قافيّة مناسبة لأبياته، فكان الشعر بحق ديوان العرب، قال عنه ابن رشيق في العمدة "وجدت الشعر أكبر علوم العرب، وأوفر حظوظ الأدب، وأحرى أن تقبل شهادته، وتمتثل إرادته"، ومما زاد من قدر الشعر، نظرة الناس إليه باعتباره فن رفيع، ومن متممات الفخر والشرف، يضاهي قول الشاعر:

### إِذَا جَهِلْتَ مَكَانَ الشِّعْرِ مِنْ شَرَفٍ \*\*\* فَأَيُّ مَفْخَرَةٍ أَبْقَيْتَ لِلْعَرَبِ2

فالشعر له سلطان قوي ومنزلة عظيمة، وهو مفخرة العرب، قال فيه عمر بن الخطاب "نعم ما تعلمته العرب الأبيات من الشعر يقدمها الرجل أمام حاجته، فيستنزل بها الكريم، ويستعطف بها اللئيم"، ومن هنا احتل الشعر الجزائري مكانة كبيرة في المغرب الأوسط فصار السمة الأدبية العامة في تيهرت وبجاية وقلعة بني حماد وتلمسان على مدار أزمنة هاته الحواضر الثقافية والعلمية.

وقد أشار عبد المالك مرتاض إلى مدى إعجابه بالشعر الجزائري في مراحله الأولى حين أبان عن قوة وتفوق نافس به المشارقة في أزهى فترة عرفتها الحياة الأدبية في عاصمة الخلافة العباسية بغداد، بقوله: إننا لنعجب وبكل صدق، وإعجاب، كيف استطاع ذلك الشعر أن يطوي الزمن طيّاً، ويَنْهَب المراحل الطويلة ليكون على المستوى الرفيع من التشكيل

ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تح: مجد أحمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج1،  $^{-1}$ 

<sup>10</sup> ص 1994، ط2، بيروت، ط2، 1994، ص 10 مدوح حقي، دار البقظة العربية، بيروت، ط2، 1994، ص  $^2$ 

النسيجي الجميل؟ أوأن الذي يتابع شعر بكر بن حماد ويتأمل قصائده الأولى، ليعجب أشد العجب كيف استطاع هذا الشاعر، أن يقول الشعر في مستوى فحول شعراء بغداد، وكيف تمكن من حجز مكانة له بينهم.

فالشعر عرفته بيئة المغرب الأوسط كغيره من البيئات، كفن أدبي، عرفت من خلاله مختلف أغراضه، وسنحاول هنا أن نعرج على بعض ضروب الشعر التي حفل بها الأدب الجزائري القديم ونرصد نماذج كانت بقدر من الجِدة والإبداع:

أ. الوصف: الوصف من الخصائص الجمالية وهو ملازم للأدب شعره ونثره، ولعله للشعر ألزم منه للنثر كما يقول مرتاض، "فأهميته تكمن في كونه صادرا عن طبع ودفق وسليقة"<sup>2</sup>، ويصادفنا في هذا المقام الشاعر (بكر بن حماد)\* بمقطوعة يصف فيها جو مدينة تيهرت شتاء، المعروفة بشدة البرد وهطول الأمطار وشتائها المكفهر، فيقول<sup>3</sup>:

مَا أَخْشَنَ البَرْدُ وَرَيْعانُهُ \*\* وَأَطْرَفُ الشَّمْسِ بَتَاهِرْت تَبْدُو مِنْ الغَيْمِ إِذَا مَا بَدَتْ \*\* كَأَنَّهَا تَنْشُرُ مِنْ تَخَتِ نَفْرَحُ بِالشَّمْسِ إِذَا مَا بَدَتْ \*\* كَفَرْحَةِ الذِّمِّيِ بِٱلْسَبْتِ

ونزل الشاعر بن حمديس الصقلي على الأمير المنصور فقلده قصائد باهرة منها رائية بديعة يصف فيها أحد قصورة، فيقول<sup>4</sup>:

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم، دراسة في الجذور، ص52.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص54.

<sup>\*</sup> هو أبو عبد الرحمن بكر بن حماد الزناتي أصلا والتاهرتي نشأة، نسبة إلى تيهرت (تيارت حاليا) ولد عام 200ه درس بالقيروان وانتقل إلى عاصمة الخلافة العباسية حيث اتصل بفحول الشعراء كشاعر الهجاء دعبل الخزاعي وأبو تمام، مدح الخليفة المعتصم في بلاطه، عاد للقيروان عام274ه، وتصدر لإملاء الأدب والعلم وعقد مجالس الرواية والسماع، رجع لمسقط رأسه تيهرت وتوفي بها عام 296ه، خلف ديوان شعري رائع تحت عنوان "الدر الوقاد في شعر بكر بن حماد التاهرتي" جمعه مجد بن رمضان شاوش في 111 صفحة وطبع 1966م. (رمضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي، ص43)

- مضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي، المطبعة العلوية، مستغانم، ط1، 1966، ص61

<sup>4 -</sup> ينظر: شوقى ضيف، تاربخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص123

قَصْرُ لَوْ أَنَّكَ قَدْ كَحَّلْتَ بِنُورِهِ \*\* أَعْمَى لَعَادَ إِلَى المَقامِ بَصِيرًا أَذْكَرْتَنَا الفِرْدَوْسُ حِينَ أَرَيْتَنا \*\* غُرَفًا رَفَعْتَ بِناءَها وَقُصورًا وَبَديعَةُ الثَّمَرَاتِ تَعْبُرُ نَحْوَها \*\* عَيْنَاي بَحْرُ عَجائِب مَسْجورًا

وأبيات القصيدة جميعها درر نفيسة على هذه الشاكلة، حتى ليقول المقري بعد إنشاده لها في كتابه نفح الطيب: "لم أر لهذه القصيدة في لفظها ومعناها من نضير" أ، كما برع في الوصف عدد من الشعراء كابن قاضي ميله وعبد الكريم النهشلي والطبيب ابن أبي المليح شاعر الأمير العزيز الحمادي (494-515ه)، وشاعر تلمسان ابن خميس في القرن السابع هجري.

ب. المدح: يُعد المدح أحد أشهر الأغراض الشعرية وأهم موضوع استغرق صفحات الشعر العربي على مر العصور، وعن هذا الغرض قال عبد المالك مرتاض "ولعل هذا النوع الشعريّ أن يكون ألزم الأنواع للشعراء العرب الأقدمين؛ فلم نكد نظفر بشاعر شهير إلا مدح الخلفاء والأمراء والأشراف؛ أو قل ببساطة: إنه مدح الأغنياء إما طمعا في بعض مالهم، وإما إعجابا بشهامتهم "2، فنجد الكثير من الشعراء قد أجادوا في نسج هذا الغرض الشعري طلبا للتكسب، ولم يشذ الأدب الجزائري عن نظيره في المشرق في مثل هذا النوع، ونورد هنا نماذج شعرية في المدح حمل بها الشعر الجزائري القديم.

فها هو الفقيه والأديب الشاعر أحمد بن فتح المعروف بابن الخراز التاهرتي أحد شعراء تيهرت وقاضيها في العهد الرستمي، يمدح أبا العيش بن ابراهيم صاحب مدينة البصرة المغربية، فيقول<sup>3</sup>: قَبْحَ الإِلَهُ اللَّهْوَ إِلَّا قَيْنَةً \*\* بَصَريَّةً فِي حُمْرَةٍ وَبَياضٍ

تيهْرِتُ أَنْت خَليَّةٌ وَبِرِقَّةٍ \*\* عوَّضتُ مِنْك بِبَصْرَةٍ فَاعْتاضِ

<sup>123</sup> منيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور،  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه، ص 219

لَا عُذْرَ لِلْحَمْرَاءِ فِي كَلَفِي بِهَا \*\* أَوْ تَسْتَفيضَ بِأَبْحُرِ وَحِيَاضِ

ومدح بكر بن حماد أمير الزاب أحمد بن سفيان، كما مدح أبا العيش عيسى بن إدريس صاحب جراوة وتلمسان، ومدح الأمير أحمد بن القاسم بن ادريس صاحب مدينة كرت، فيقول أ: إنَّ السَّماحَةَ والْمُروءَةَ والنَّدَى \*\* جَمَعُوا لِأَحْمَدَ مِنْ بَني القاسِم

وَإِذَا تَفَاخِرَتِ القَبائِلُ وانْتَمَتْ \*\* فافْخَر بِفَضْلِ مُحَمَّدٍ وبِفاطِمٍ وخلد الشاعر ابن هانئ الأندلسي \* أمير المسيلة عاصمة الزاب جعفر بن علي بن حمدون الذي نزل عنده فأكرمه، فمدحه بقصائد رائعة ومن قوله فيه 2:

الْمُشْرِقَاتُ النَيِّرَاتُ ثَلاثَةُ \*\* الشَّمْسُ والْقَمَرُ المُنِيرُ وَجَعْفَرٌ

ويقول مخاطبا له في إحدى مدائحه:

لَمْ تِدْنِني أَرْضٌ إِلَيْكَ وَإِنَّمَا \*\* جِئْتُ السَّماءَ فَفُتِّحَتْ أَبُوابَها وَرَأَيْتُ حَوْلي وَفْدَ كُلِّ قَبيلَةٍ \*\* حَتَّى تَوَهَمُتُ العِراقَ اَلْزابا أَرْضٌ وَطِئَتِ الدُّرَ مِنْ حَصَبَاتِهَا \*\* والْمِسْكُ تُرِبًا والرِّياضُ جَنابًا

أما عبد الكريم النهشلي المسيلي\* فله قصيدة في مدح المعز بن باديس، استهلها بوصف دار البحر بالمنصورية، يقول فيها3:

\* ابن هانئ الأندلسي (938–973) ولد في مدينة اشبيلية، نشا في بيئة علم وأدب، نظم الشعر، اتهم بالزندقة، نزل المغرب واتصل بجوهر الصقلي، وقربه المعز بن منصور منه، كما اتصل بأمير المسيلة جعفر بن علي بن حمدون ومدحه، توفي في طريقه إلى مصر، بمدينة برقة (ينظر: حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، المطبعة البوليسية، ط2، 1953، ص 836)

<sup>107</sup> مرابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص $^{1}$ 

<sup>121 – 121</sup> ص ص 121 – 221 ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص ص  $^2$ 

<sup>\*</sup> عبد الكريم النهشلي: هو أبو محمد عبد الكريم بن إبراهيم النهشلي ولد في المسيلة (المجهدية) كان في خدمة بني زيري الصنهاجيين وكاتبا لهم في ديوان الرسائل، توفي في المهدية سنة 405هـ (ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص 342)

 $<sup>^{2}</sup>$  – رابح بونار ، المرجع السابق، ص 253  $^{3}$ 

يَا رَبُّ فَتْيَان صدق رُحْت بَيْنَهُمُ \*\* والشَّمْسُ كالنَدْفِ اَلْمَعْشوقِ فِي الأَفُقِ مَرَضٌ أَصَائِلُهَا حُسْرَى شَمائِلُها \*\* تُرَوِحُ الغُصْنَ المَمْطورَ فِي الوَرَقِ مَرَضٌ أَصَائِلُهَا حَسْرَى شَمائِلُها \*\*

ويذهب الشاعر علي بن الزيتوني الذي قال عنه ابن بشرون: "شاعر المغرب الأوسط (الجزائر) وأديبه، وأَلْمَعِيُه، وأريبه، وهو صاحب توشيح وتوشيع وتقصيد وتقطيع، وقد سار شعره غناء "1، في قصيدة يمدح فيها قاض، يقول2:

نَهَاهُ عَنْ مَحارِمِهِ نَهَاهُ \*\* وَقَرْبَهُ لِخَالِقِهِ تُقَاه وَشَدَّ بِهِ عُرَى الْإِسْلامِ حَتَّى \*\* رَأَيْنا النُّجْحَ وَانْعَقَدَتْ عُراه أَمينُ عَدْلُهُ غَمَرَ البَرَايَا \*\* فَمَا يُخْشَى عَلَى أَحَدِ قَضَاه أَمينُ عَدْلُهُ غَمَرَ البَرَايَا \*\* فَمَا يُخْشَى عَلَى أَحَدِ قَضَاه

أما الشاعر محمد التلاليسى فيقول في قصيدة رائعة استهلها بوصف طبيعة تلمسان، يمدح فيها أبو حمو موسى الثاني(760-791هـ) أحد حكام الدولة الزيانية الذي خلص تلمسان من حكم المرينيين، والتي نهضت تلمسان في عهده نهضة علمية وأدبية عظيمة وأحاطت به كوكبة من الشعراء، فيقول فيه 3:

مُطاعٌ فِي الوَغَى ذُو مَهابَةِ حُسام \*\* عَلَى البَاغِينِ فِي الأَرْضِ قَدْ سَلَا لَهُ راحَةٌ كَالْغَيْثِ يَنْهَلُ وَدقَها \*\* وَصارِمُ نَصْرٍ مُرْهَفِ الحَدِّ لاَقَالا لَهُ راحَةٌ كَالْغَيْثِ يَنْهَ مُلْكًا مُ لَوَقَها \*\* وَصارِمُ نَصْرٍ مُرْهَفِ الحَدِّ لاَقَالا إِمَامٌ حَبَاه اللهُ مُلْكًا مُ لَوَزَّرًا \*\* فَلَا مُلْكَ إِلَّا لِعِزَّتِهِ ذُلًّا لِطَاعَتِهِ كُلُّ الأَنامِ تَبادَرَتْ فَيَا \*\* سَعْد مِنْ وَافَى وَيَاوِيح مَنْ وَلَى لَطَاعَتِهِ كُلُّ الأَنامِ تَبادَرَتْ فَيَا \*\* سَعْد مِنْ وَافَى وَيَاوِيح مَنْ وَلَى لَقَد جَبَرَ اللَّهُ البِلادَ بِمُلْكِهِ \*\* بِهِ مُلِئَتْ أَمْنًا بِهِ مُلِئَتْ عَدْلًا لَقَالِهُ البِلادَ بِمُلْكِهِ \*\* بِهِ مُلِئَتْ أَمْنًا بِهِ مُلِئَتْ عَدْلًا

<sup>173</sup> معجم أعلام الجزائر، مؤسسة نويهض الثقافية، بيروت، لبنان، ط2، 1980، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص123

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص ص 127 128 - 3

ت. الفخر: الفخر غرض قديم من أغراض الشعر العربي فمنذ الجاهلية يتغنى به الشعراء مثل المروءة والكرم والجو والشجاعة ويصفون شيمهم وخصالهم الحميدة، ويفخر الشاعر ابن أبي الرجال الشيباني\* وزير المعز بن باديس بقومه فيقول¹:

يَا آلَ شَيْبانَ لَا غَارَتْ نُجومُكُمُ \*\* وَلَا خَبَتْ نارُكُمْ مِنْ بَعْدِ توْقيدٍ أَنْتُمْ دَعائِمُ هَذَا المُلْكِ مُذْ رَكَضَتْ \*\* قَبْلَ الخُيُولِ لِإِبْرَامٍ وَتَوْكيدٍ الْمُنْعِمونَ إِذَا مَا أَزْمَةُ أَزِمَتْ \*\* وَالْواهِبونَ عَتِيقَاتُ المَزاويدِ

ومثله في ذلك الشاعر الحسن بن الفكون القسنطيني\* مفتخرا ببلدته ومسقط رأسه بجاية قائلا2:

دَعِ العِراقَ وَبَغْدادَ وَشَامَهُمَا \*\* فَٱلْناصِرِيَّةُ مَا مِنْ مِثْلِها بَلَدُ بَرُّ وَبَحْرٌ وَمَرْجٌ لِلْعُيُونِ بِهِ \*\* مَسارِحُ بَانَ عَنْهَا الهَمُّ وَٱلْنَكَدُ حَيْثُ الْهَوَى والْهَوَاءُ الطَّلْقُ مُجْتَمَعٌ \*\* حَيْثُ الْغِنَى والْمُنَى وَٱلْعِيشَةُ ٱلْرَغَدُ

فابن فكون يفخر ببلدته "الناصرية" التي صورها كالمرآة في يد غادة الحسناء تنظر فيها وجهها الجميل المشرق، فهي حاضرة للعلم والجمال تضاهي حواضر المشرق مثل بغداد والعراق.

ث. الهجاء: وهو نقيض المديح يعبر الشاعر من خلاله على سخطه واشمئزازه من قبيلة أو شخص ما فيحاول إظهار مثالبه وعيوبه ويدعو إلى احتقاره، وإلصاق المساوئ به للحط من قدره أو التحريض عليه.

<sup>\*</sup> ابن أبي الرجال الشيباني من أشراف مدينة تيهرت كان أديبا وشاعرا عاش مدة في بلاط المعز بن باديس توفي 425هـ.

<sup>1 -</sup> شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص149

<sup>\*</sup> بن الفكون: هو أبو علي، الحسن بن الفكون القسنطيني من أهل قسنطينة، شاعر المغرب الأوسط في وقته، رحل الى مراكش ومدح خليفة بني عبد المؤمن. قال ابن قنفذ: "وامتدح الناصر يوم وصوله إلى قسنطينة سنة 602ه بقصيدة عظيمة، وله في ولاة بني عبد المؤمن ببجاية مدائح، له "ديوان شعر" و "رحلة" نظمها في سفرته من قسنطينة الى مراكش ضمنها ذكر المدن التي مر بها. (ينظر: عادل نويهض، معجم أعلام الجزائر، ص 253)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شوقي ضيف، المرجع السابق، ص150

ويعتبر الشاعر بكر بن حماد التيهرتي أول شاعر جزائري له أهاج مختلفة، منها هجوه لدعبل الخزاعي الذي هجا الخليفة المعتصم فرد عليه بكر بقصيدة هجائية محرضا الخليفة عليه، فاضطره إلى الهروب خوفا على نفسه، وفيها يقول 1:

أَيَهْجُو أَميرَ الْمُؤْمِنِينَ وَرَهْطِهِ \*\* وَيَمَشِّي عَلَى الْأَرْضِ الْعَرِيضَةِ دُعْبُلُ أَيَهْجُو أَميرَ الْمُؤْمِنِينَ وَرَهْطِهِ \*\* لَقَدْ كَانَتُ الدُّنْيَا لِذَاكَ تُزَلُّزُلُ أَمَّا وَالَّذِي أَرْسَى تَبِيرًا مَكَانَهُ \*\* لَقَدْ كَانَتُ الدُّنْيَا لِذَاكَ تُزَلُّزُلُ وَلَكِنْ أَمِي رُ الْمُؤْمِنِينَ بِفَصْلِهِ \*\* يَهِمُ فَيَعْفُ وَا أَوْ يَقُولُ فَيَغْعَلُ وَلَكِنْ أَمِي رُ الْمُؤْمِنِينَ بِفَصْلِهِ \*\* يَهِمُ فَيَعْفُ وَا أَوْ يَقُولُ فَيَغْعَلُ

وكانت الأبيات ذات تأثير على نفس الخليفة، حتى أنَّ أبا تمام شاعر البلاط الرسمي تجافى عن ذلك فجاء إلى بكر وقال له: قتلته والله، وعاتبه على ذلك فقال مجيبا له:

وَعَالَبَنِي فِيهِ (حَبيبُ) وَقَالَ لِي \*\* لِسَانُكَ مَحْذُورُ وَسُمُكَ يَقْتُلُ وَإِنَّ صَرَّفْتُ فِيهِ وَأُعْدِلُ وَاللَّهِ وَأُعْدِلُ وَاللَّهُ فِيهِ وَأُعْدِلُ

كما هجا بكر بن حماد الشاعر عمران بن حطّان الخارجيّ المتوفي 84ه الذي أثنى على عبد الرحمن بن ملجم الذي قتل الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وهي القصيدة التي قيدتها كتب التاريخ والأدب وانتشرت في كل مكان، يقول فيها<sup>2</sup>:

قُلْ لِإِبْنِ مُلْجِمَ وَالْأَقْدَارُ غَالِبَةٌ \*\* هَدَمْتَ وَيْحَكَ لِلْإِسْلَامِ أَرْكَانًا قَتَلْتَ أَفْضَلَ مَنْ يَمْشِّي عَلَى قَدَمٍ \*\* وَأَوَّلُ النَّاسِ إِسْلَامًا وَإِيمَانًا وَأَعْلَمُ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمَّ بِمَا \*\* سَنَّ الرَّسُولُ لَنَا شَرْعَا وَتِبْيَانَا وَأَعْلَمُ النَّاسِ بِالْقُرْآنِ ثُمَّ بِمَا \*\* سَنَّ الرَّسُولُ لَنَا شَرْعَا وَتِبْيَانَا

أما معاصره ابن الخراز التيهرتي في القرن الثالث هجري، فكان قد نزل مدينة تنس (بولاية الشلف حاليا) شمالي تيهرت، فقال يأسى على بعده عن مسقط رأسه هاجيا تنس ومقامه فيها 3:

نَأَى النَّوْمُ عَنِيِّ وَإِضْمَحَلَّتْ عُرَى الصَّبْرِ \*\* وَأَصْبَحْتُ فِي دَارِ الْأَحِبَّةِ فِي أَسْرٍ وَأَصْبَحْتُ فِي دَارِ الْأَحِبَّةِ فِي أَسْرٍ وَأَصْبَحْتُ عَنْ تيه رت فِي دَارِ غَرْبَةٍ \*\* وَأَسْلَمَنِي مُرُّ الْقَضَاءِ مِنَ الْعُذْرِ

<sup>107 -</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص $^{-1}$ 

<sup>88/87</sup> ميد بن رمضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد، ص ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – رابح بونار ، المرجع السابق ، ص 109

إِلَى تَنْسَ ذَاتُ النُّحُـوسِ فَإِنَّهَا \*\* يُسَاقُ إِلَيْهَا كُلَّ مُنْتَقِصِ الْعُمَـرِ تَرَى أَهَلَهَا صَرْعًى وَمِنْ أَمْ مُلْدَمٍ \*\* يَرُوحُونَ فِي سُكْرٍ وَيَغْدُونَ فِي سُكْرٍ وَلَمْحُد بن الحسيني الطبني مقولة في أحد خصومه 1:

وَوَغْدُ إِنْ أَرَدْتُ لَهُ عِقَابَا \*\* عَفَا عَنْ ذَنْبِهِ حَسَبِيّ وَدِينِيّ يُوبِينِ يُؤِبِّنِ يِعِيْبَةٍ مُسْتَطِيلٍ \*\* وَيَلْقَانِي بِصَفْحَةِ مُسْتَكِينٍ يُغِيْبَةٍ مُسْتَطِيلٍ \*\* وَيلْقَانِي بِصَفْحَةِ مُسْتَكِينٍ وَقَالُوا قَدْ هَجَاكَ فَقُلْتُ كَلُبٌ \*\* عَوَى جَهْلًا إِلَى لَيْثِ الْعَرِينِ وقال ابن رشيق يهجو أحد خصومه2:

يَا مُوجِعِي شَتْمًا عَلَى أَنَّهُ \*\* لَوْ فَرَّكَ الْبَرْغُوثُ مَا أَوَجَعًا كُلُ مُن نَفْسِهُ آفَةُ \*\* وأفلة النَّحْلَةِ أَنْ تَلْسَعًا

ج. الزهد: هو إعراض النفس عن الدنيا والزهد فيها وتركها طلبا لراحة الأخرة وقيل هو أن يخلو قلبك مما خلت منه يداك، وربما الزهد في كل مغرياتها، ومما رصدناه من أشعار في هذا الجانب، نجد الشاعر الرستمي بكر بن حماد الذي برع في شعر الزهد والوعظ والتصوف فنظم أشعاراً راقية، حتى اشتهر بهذا النوع من الشعر، فشبه بأبي العتاهية بعد أن نحا فيها منحى الزهد والتأمل والتذكير بالموت، وله قصائد منها "الخير في الدنيا قليل" و "السفر من غير زاد" و "تفضيل بعض الناس على بعض" و "ذكر الموت" وهي قصيدة يُذكر نفسه فيها بالموت و ينهاها عن الصدود والإعراض ويجلدها بمشاهد القبر الموحش، مطلعها<sup>3</sup>:

لِقَدَّ جَمَحَتْ نَفْسِيّ فَصَدَّتْ وَأَعْرَضَتْ \*\* وَقَدْ مَرَقَتْ نَفْسِيّ فَطَالَ مُرُوقُهَا سِتَاً كُلهَا الدّيدانُ فِي بَاطِنِ الثَّرَى \*\* وَيَذْهَبُ عَنْهَا طِيْبُهَا وَخَلُوقَهَا

 $<sup>^{-1}</sup>$  شوقى ضيف، تاريخ الأدب العربي عهد الدول والإمارات، ص 157  $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> رابح بونار، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص 217

<sup>78</sup> ميد بن رمضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد، ص  $^{3}$ 

أما في قصيدة بعنوان "وقفة بالقبور" فنراه أبدع أيما إبداع في ذكر المقابر وحال الأموات بها حين يقول<sup>1</sup>:

قِ فُ بِالْقُبُورِ فَنَادِ الْهَامِدِينَ بِهَا \*\* مِنْ أَعْظُمٍ بَلِيَتْ فِيهَا وَأَجْسَادٍ قَوْمُ تَقَطَّعَتِ الْأَسْبَابُ بَيْنَهُمُ مِنَ \*\* الْوِصَالِ وَصَارُوا تَحْتَ أَطْوَادٍ قَوْمُ تَقَطَّعَتِ الْأَسْبَابُ بَيْنَهُمُ مِنَ \*\* الْوِصَالِ وَصَارُوا تَحْتَ أَطْوَادٍ رَاحُوا جَمِيعًا عَلَى الْأَقْدَامِ وَابْتَكَرُوا \*\* فَلَنْ يَرُوحُوا وَلَنْ يَغْدُو لَهم غَادٍ

إِلَى أَنْ يَقُولَ:

وَكُلُنَا وَاقِفُ مِنْهَا عَلَى سَفَرٍ \*\* وَكُلُنَا ظَاعِنُ يَحْدُو بِهِ الْحَادِيّ فِي كُلِّ يَوْمِ نَرَى نَعْشًا نُشَيِّعُهُ \*\* فَرَائِحٌ فَارَقَ الْأَحْبَابَ أَوْ غَادٍ فِي كُلِّ يَوْمِ نَرَى نَعْشًا نُشَيِّعُهُ \*\* فَرَائِحٌ فَارَقَ الْأَحْبَابَ أَوْ غَادٍ الْمَوْتُ يَهَدِّمُ مَا نَبْنِيهِ مِنْ بَذَخٍ \*\* فَمَا اِنْتِظَارُكَ يَا بِكُرَ بْن حَمَّادٍ

أما أبو الفضل يوسف بن النحوي\* فقد كان يحسن قرض الشعر وقد برع في نوع منه وهو شعر التوسلات والابتهالات فيقول<sup>2</sup>:

أَصْبَحَتُ فِيْمَنْ لَهِم دِينٌ لَا أَدَبٌ \*\* وَمَــنْ لَهُ أَدَبُ عَارٍ مِنَ الدِّينِ أَصْبَحَتُ فِيهُمْ غَرِيبَ الشَّكْلِ مُنْفَرِدًا \*\* كَبَيْتِ حَسَانَ فِي دِيوَانِ سَحَنُونِ أَصَبَّحَتُ فِيهُمْ غَرِيبَ الشَّكْلِ مُنْفَرِدًا \*\*

وهو صاحب قصيدة "المنفرجة" وإن كان البعض يشك في نسبتها إليه، التي مطلعها:

اِشْتَدِي أَزْمَةَ تَنْفَرِجِي \*\* قَدْ آذَنَ لَيْلُكِ بِالْبَلَجِ

وله قصيدة أخرى تعبر بنفسها عن ألم دفين، طالبا الفرج والغوث من رب السماء، وتحمل علاقة التذلل والزهد إلى الله، وفيها يقول<sup>3</sup>:

لبستُ ثوبَ الرَّجا والنَّاسُ قد رقدُوا \*\* وبتُّ أشكو إلى مولاي ما أجدُ

<sup>80</sup> مضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد، ص $^{-1}$ 

<sup>\*</sup> ابن النحوي يوسف التوزري الأصل، التلمساني المعروف بابن النحوي، مجتهد، نحوي، فقيه، من أهل تلمسان، دخل المغرب الأوسط وسكن قلعة بني حماد أكثر من 13 سنة إلى أن توفي فيها 513ه، قال عنه الشاعر المؤرخ محمد بن علي بن حماد "كان أبو الفضل ببلادنا كالغزالي في العراق علما وعملا"، وهو صاحب القصيدة المشهورة "المنفرجة"، التي مطلعها "اشتدي أزمة تنفرجي". (ينظر: عادل نويهض، معجم أعلام الجزائر، ص 329)

<sup>187 –</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> المرجع نفسه، ص 188

وقلتُ: يا أملي في كلِّ نائبةٍ \*\* ومَنْ عليه لكشفِ الضُرِّ أَعتمدُ أشكو إليكَ أمورًا أنتَ تعلمُها \*\* ما لي على حَمْلها صبرٌ ولا جلدُ وقد مددتُ يدي بالذّلِ مبتهلاً \*\* إليكَ يا خيرَ من مُدّتْ إليه يدُ فلا تَرُدّنَها يا ربُّ خائبةً \*\* فبحرُ جُودِكَ يروي كلَّ من يَرِدُ

أما أبو الحسن بن شعيب الأشوني الأندلسي وهو نحوي لغوي وحافظ من بني مزغني (الجزائر) عاش ببجاية في عهد الدولة الحمادية المتوفي عام 537ه أخذ عنه أبو مجهد بن حبيب اللخمى الجزائري فيقول في الزهد1:

فَمَا الْفَوْزُ إِلَّا بِصَفْوِ الضَّمِيرِ \*\* وَدِينِ مَتِينِ وَتَرْكِ المناهي وَتَقْوَى الْقُلُوبِ وَرَفْضِ الذُّنُوبِ \*\* وَدَفْع الْعُيُوبِ حَذَارِ النواهي

ومن شعراء الدولة الحفصية نجد الشاعر "أبو العباس بن الغماز" يحثُ على فعل الخير والبعد عن الآثام والمعاصى قائلا:

هُوَ الْمَوْثُ فَاحْذَرْ أَنْ يَجِينَكَ بَغْتَةً \*\* وَأَنْتَ عَلَى سُوءِ مِنَ الْفِعْلِ عَاكِفٌ

ح.الرثاء: استصحب الشعر العربي فن الرثاء طوال رحلة تطوره، فالمراثي كفن شعري قديمة عرف منذ العصر الجاهلي في رثاء المهلهل لأخيه كليب ورثاء الخنساء لأخيها صخر، وزخرت به العصور المتتالية على أفواه شعراء أفذاذ كالمتنبي وأبي تمام وابن الرومي وغيرهم، لذلك كان الرثاء أصدق أشعار العرب، و"سُئل أحد الأعراب: لماذا تعدون الرثاء أصدق أشعاركم؟ فقال لأننا نقولها وقلوبنا محترقة "2"، فمن الألم والقلوب المكلومة تكون صدق المشاعر التي تُضَمنها حناجر الشعراء.

وحفلت النصوص الجزائرية القديمة على ندرتها، بنماذج شعرية رائعة تعكس بحق مقدرة الشاعر الجزائري في البراعة والإبداع، وخوض غمار هذا الفن فاستوفى به شرف المقدرة والشهرة، ويمثله أصدق تمثيل شاعر الجزائر الأول بكر بن حماد الذي برع بقصائد متنوعة،

2 - محمود حسين أبو ناجي، الرثاء في الشعر العربي، دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، ط2، ص11

 $<sup>^{-1}</sup>$  رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص 232  $^{-1}$ 

فرثى مدينة تيهرت، والشاعر دعبل ووالي مصر "بن عبد الرحمن العجمي" ممدوح أبي نواس، كما له قصيدة حزينة مؤثرة على فراق ابنه عبد الرحمن الذي قتل عام (295 هـ)، تُعد من عيون الشعر العربي في الرثاء، يقول فيها1:

بَكَيْتُ عَلَى الْأَحِبَّةِ إِذْ تَوَلَّوْا \*\* وَلَوْ أَنِي هَلَكْتُ بَكُوْا عَلَيًّا فِيَا نَسْلِي بِقَاؤُكَ كَانَ ذُخْراً \*\* وَفَقْدُكَ قَدْ كَوَى الْأَكْبَادَ كَيًّا فِيَا نَسْلِي بِقَاؤُكَ كَانَ ذُخْراً \*\* وَفَقْدُكَ قَدْ كَوَى الْأَكْبَادَ كَيًّا كَفَى حُـزْنًا بِأَنَّنِي مِنْكَ خُلُو \*\* وَأَنَّكَ مَيْتُ وَبَقِيْتُ حَيَّا كَفَى حُـزْنًا بِأَنَّنِي مِنْكَ خُلُو \*\* وَأَنَّكَ مَيْتُ وَبَقِيْتُ حَيَّا وَلَمْ أَكُ آيِسًا فَيَئِسْتُ لَمَّا \*\* رَمَيْتُ التُرْبَ فَوْقَكَ مِنْ يَدِيَا وَقَالَ مِنْ يَدِيَا وَقالَ يرثى ولده عبد الرحمان أيضا<sup>2</sup>:

وَهَوْنُ وَجْدِيّ أَنَّذِي بِكَ لَاحِقٌ \*\* وَأَنَّ بَقَائِيَّ فِي الْحَيَاةِ قَلِيلٌ وَهَوْنُ وَجْدِيّ أَنَّذِنِ مِمَّا يَرُدُهُ \*\* لِلَازَمَنِي حُزْنٌ عَلَيْهِ طَوِيلٌ وَلَوْ أَنَّ طُولَ الْحُزْنِ مِمَّا يَرُدُهُ \*\* لِلَازَمَنِي حُزْنٌ عَلَيْهِ طَوِيلٌ

فهو يبكي أحبته وفلذة كبده بكاء حارا، فلم يكن يعرف اليأس إلا حين فقده، حتى أظلمت الدنيا في عينيه، كما رثى مدينة تاهرت بعد أن خربها العبيديون (الفاطميون) سنة 296ه في قصيدة تعد آخر ما قاله من شعر 3:

زُرْنَا مُنَازِلَ قَوْمٍ لَمْ يَزُورُونَا \*\* إِنَا لِفِي غَفْلَةٍ عَمَّا يُقَاسُونَا لَوْ يُنْطِقُونَ لِقَالُوا: الزَّادُ، وَيَحْكُمُ \*\* حَلَّ الرَّحِيلُ فَمَا يَرْجُو المُقِيمونَا الْمَوْتُ أَجَحَفَ بِالدُّنْيَا فَخَرَبَهَا \*\* وَفِعْلُنَا فِعَلُّ قَوْم لَا يَمُوتُونَا الْمَوْتُ

كما رثى الشاعر نفسه قبل وفاته فيقول $^{4}$ :

أَحْبُوا إِلَى الْمَوْتِ كَمَا يَحْبُو الْجَمَلُ \*\* قَدْ جَاءَنِي مَا لَيْسَ لي فِيهِ حِيْل وبلغ ابن رشيق المسيلي وفاة معلمه القاضي طاهر بن عبد الله فرثاه بقصيدة جيدة، يقول فيها:

<sup>87</sup> معد بن رمضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - محد بن رمضان شاوش، المرجع نفسه، ص 89

<sup>90</sup> – المرجع نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نفسه، ص 92

اَلْعَفْرُ فِي فَمِ ذَاكَ اَلصَّارِخِ اَلنَّاعِي \*\* وَلَا أُجِيبَتْ دَعْوَةُ اَلدَّاعِي فَقَدْ نَعَى مِلْءُ أَبْصَارِ وَأَسْمَاعِ فَقَدْ نَعَى مِلْءُ أَبْصَارِ وَأَسْمَاعِ فَقَدْ نَعَى مِلْءُ أَبْصَارِ وَأَسْمَاعِ يَا شُؤْمَ طَائِرَ أَخْبَارٍ مُبَرَّحَةٍ \*\* يَطِيرُ لَهَا قَلْبِي مِنْ بَيْنِ أَضْلَاعِي تُوفِّيَ اَلطَّاهِرُ اَلْقَاضِي فُوَاأَسَفَا \*\* أَنَّ لَمْ يُوفَ تَبَارِيحِي وَأَوْجَاعِي تَوُقِي اَلطَّاهِرُ اَلْقَاضِي فُوَاأَسَفَا \*\* أَنَ لَمْ يُوفَ تَبَارِيحِي وَأَوْجَاعِي

ولابن الربيب قصيدة يرثي فيها خمسة من القادة في عهد باديس (386-406هـ) غامروا بأنفسهم في معركة بالزاب، وفيهم يقول مصوراً بأسهم<sup>2</sup>:

أَبَتْ لَهُمْ أَنْ يَرْتَضُوا اَلضَّيْمَ أَنْفُسُ \*\* كِرَامُ رَأَتْ رَمْيًا بِهَا اَلْمَوْتُ أَحْزَمَا فَهَبُوا وَمَا هَابُوا اَلرَّدَى فَتَدَرَّعُوا \*\* عَلَى خَطَرِ قِطَعًا مِنْ اَللَّيْلِ مُظْلِمًا وَهَوَّنُ وَجْدِي أَنَّهُمْ خَمْسَةُ مَضَوْا \*\* وَقَدْ أَقَعَصُوا خَمْسِينَ قَرْمَا مُسَوَّمًا

وفي عصر الدولة الحفصية يكثر رثاء التلامذة لشيوخهم الأعلام في تلمسان وغيرها من مدن الجزائر، فها هو الشاعر مجهد بن عبد الرحمن الحوضي يرثي شيخه مجهد بن يوسف السنوسي من كبار علماء تلمسان حين توفي (1489/895م) بقصيدة بديعة، وفيها يقول<sup>3</sup>:

مَا لِلْمَنَازِلِ أَظْلَمَتُ أَرْجَاؤُهَا \*\* وَالْأَرْضُ رُجَّتْ حِينَ خَابَ رَجَاؤُهَا هَذَا اللَّذِي وَرِثَ النَّبِيُ فَأَصْبَحَتْ \*\* عِلَّلُ الضَّلَالِ بِهِ السَّفِيدَ دَوَاؤُهَا وَدَعَا إِلَى التَّوْحِيدِ دَعْوَةَ مُخْلِصٍ \*\* وَإِلَى الشَّرِيعَةِ فَاسْتَنَارَ ضِيَاؤُهَا يَا أَوْحَدَ الْعُلَمَاءِ يَا عَلَمًا بِهِ \*\* كُلُّ الْعُلُومِ بَدَتْ لَنَا أَنْحَاؤُهَا يَا أَوْحَدَ الْعُلَمَاءِ يَا عَلَمًا بِهِ \*\* كُلُّ الْعُلُومِ بَدَتْ لَنَا أَنْحَاؤُهَا

<sup>\*</sup> ابن رشيق المسيلي القيرواني (390-456هـ) هو أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني عالم باللغة والنحو وبارع في الأدب والنقد وشاعر ولد بمدينة المسيلة المعروفة بالمجدية عام 390ه في المغرب الأوسط (الجزائر) كان أبوه صائغا فعلمه صنعته، تعلم ابن رشيق الأدب وقال الشعر بالمسيلة، انتقل سنة 406هـ إلى القيروان واشتهر بها ومدح صاحبها المعز بن باديس واتصل بخدمته، وتوفي بصقلية 456هـ (41/11/14م)، له عدة مؤلفات أبرزها كتاب العمدة في محاسن الشعر ونقده وأنموذج الزمان في شعراء القيروان.(ينظر: عمر فروخ، تاريخ الأدب العربي، في المغرب والأندلس، ج4، دار العالم للملايين، بيروت، لبنان، ط2، 1984، ص 551)

<sup>1 -</sup> رابح بونار، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص 212

<sup>2 -</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، عصر الدول والإمارات، ص 192

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 195

يَا رْبُ قَدِسْ رُوحَهُ وَضَرِيحَهُ \*\* وَمِنْ اَلْجِنَانِ تَحْفُةَ نَعْمَاؤُهَا

كما ينتصب الشاعر ابن حَمْديس الصقلي \* هرماً متميزاً في التفرد بشعر رثاء الأحبة الذين فقدهم واحدا تلو الأخر بدءً بالأب ثم يتلقى نعي ابنه فحفيده وبعض أقاربه، وهو القائل في المعنى:

وَكُمْ طَوَى اَلْمَوْتُ دُونِي مِنْ ذَوِي رَحْمِي \*\* وَمَا مَقْلُتُ لِبُعْدِي عَنْهُمُ أَحَدًا ويقول مختصرا آلامه ومحنته:

كُلُّ يَوْمٍ مُودَعٍ أَوْ مُودَعٍ \*\* بِفِرَاقٍ مِنْ اَلزَّمَانِ مُنَوَّعٍ.

وبعد تطرقنا لنماذج متنوعة من فن الشعر الذي برع فيه الكثير من الشعراء والأدباء في المغرب الأوسط (الجزائر)، سوف يقودنا البحث في الجزء الموالي إلى فن النثر الذي لم يتطور بالسرعة التي تطور بها الشعر، نتيجة الحرص على نقل كلام المتقدمين في مختلف أنواع النثر بلفظه ما أمكن، والذي كان يقوم على الرواية والاستشهاد<sup>1</sup>، حيث لم يكن هناك فروق شاسعة بين هذه الأنواع النثرية.

#### 2.3. النثر:

لعل كلام العرب كان أغلبه نثرا وهو ما ذهب إليه الجاحظ "وما تكلمت به العرب من جيد المنثور أكثر مما تكلمت به من جيد الموزون، فلم يحفظ من المنثور عشره، ولا ضاع من الموزون عشره" ولقد ساهم أدباء وعلماء الجزائر في السمو بتاريخها وصورتها، فأبدعوا في كتاباتهم المختلفة خاصة ما تعلق بالفن النثري، فتنوعت الأجناس الأدبية التي خاضوها وبرعوا فيها فكان فن الخطابة والإجازة وفن الترسل والمقامة، هذه الأجناس التي قدمت للعالم العربي

أبن حَمديس الصقلي (447-527هـ) ولد في صقاية، هرب من الأندلس إلى المغرب واتصل بالمعتمد بن عباد، له ديوان شعري، يمتاز شعره بدقة التصوير، والرصانة ورقة الشعور، يلغب عليه التشاؤم، وذهب مذهب أبي العتاهية في الزهد. (ينظر: حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، المطبعة البوليسية، ط2، 1953، ص 849)

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر: شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، عصر الدول والإمارات، ص  $^{201}$ 

<sup>2 -</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، تح: عبد السلام هارون، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ج1 ص 287.

أسماء لامعة في سماء الكتابة كأفلح بن عبد الوهاب وأحمد منصور وابن محرز الوهراني وابن رشيق والنهشلي وعبد الكريم الفكون وبن ميمون وأحمد المقري\* وأحمد بن عمار وغيرهم كثير. إن الحديث عن النثر؛ يقودنا حتما إلى أن نعرج على نماذج عرفها الأدب العربي في

إن الحديث عن النثر؛ يقودنا حتما إلى ان نعرج على نماذج عرفها الادب العربي في المغرب المعربي في المعربي المعرب المعربي في المغرب الأوسط، والتي تتوعت بتنوع فكر من برعوا فيها، ومنها:

أ. الخطابة: وهي فن أدبي من أقدم الفنون النثرية في الأدب العربي له ارتباط مباشر بالجماهير، ويُقصد بها "إلقاء الكلام المنثور مسجوعا أو مرسلا لاستمالة المخاطبين إلى رأي أو ترغيبهم في عمل" هدفها الاقناع والتأثير، فهي تعالج قضايا كثيرة تفرضها الظروف وهي متعددة الأغراض فمنها الخطب الدينية والسياسية والاجتماعية حسب مقتضيات كل عصر.

عرفت الخطابة في القرون الأولى للهجرة ازدهارا عجيبا وخصوصا بالمشرق "لعدة عوامل لعل من أهمها اشتداد التمسك بالعصبية القبلية ودواعي الضرورة الدينية نتيجة سن خطب الجمعة التي تلقى في المصلين كل جمعة فكانت سبيلا إلى تطوير الخطابة التي لم تك على عهد الجاهلية، إلى جانب دواعي التمكين للمذهب الإباضي"<sup>2</sup>، ومن أشهر الخطباء المقتدرين الذي عرفهم المغرب الأوسط نجد أحمد بن المنصور وهو أحد خطباء بني رستم في المسجد الجامع بتيهرت له خطب الجمعة كما له "خطبة التحكيم"، والإمام عبد الوهاب بن عبد الرحمن بن رستم والإمام أفلح بن عبد الوهاب و"أبي اليقضان مجد بن أفلح" وخطب "المهدي بن تومرت" على العهد الموحدي وخطب الوزراء والكتاب وغيرهم.

<sup>\*</sup> أحمد المقري (986هـ -1041هـ) هو أحمد بن محمد المقري التلمساني المولد المالكي المذهب، صاحب نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب، ولد 986هـ الموافق لسنة 1578م بمدينة تلمسان وأصل أسرته من قرية مقرة التي تقع في منطقة المسيلة ببلاد الزاب، نزيل فاس ثم القاهرة حافظ المغرب جاحظ البيان، كان آية باهرة في علم الكلام والتفسير والحديث وغيره، توفي بالشام مسموما على ما قيل سنة 1041هـ، وأما ما ذكره الشيخ ميارة من أنه توفي بمصر فسهو (ينظر: أبو القاسم الديسي، تعريف الخلف برجال السلف، مطبعة بيير قونتانة الشرقية، الجزائر، 1906، ص ص 44-58)

 $<sup>^{-1}</sup>$  علي محفوظ، فن الخطابة وإعداد الخطيب، دار الاعتصام للطباعة، القاهرة، مصر، د.ط، د.ت، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور، ص  $^{2}$ 

أما في العهد الفاطمي فنجد خطبة لأبي عبد الله الداعي على صاحبه حينما وصل إلى مدينة تنس، ونزل بمكان بها معروف فجمع وجوه كتامة، وتكلم معهم في أمر عبيد الله وعاملهم على خلعه، وسجل العهد العثماني تراجعا في هذا الفن النثري، وانحصر في ميدان واحد تقريبا وهو الجامع، فقد "أبعدت الخطابة عن الميادين السياسية والعسكرية ولم يبق أمامها إلا الميادين الدينية والاجتماعية"1، حيث كان المسجد المكان الخصب للخطابة التي تعالج مواضيع دينية واجتماعية خالصة.

ب. الرسائل: بلغ هذا النوع مكانة سامية في فنون النثر العربي، انطلاقا من العصر الجاهلي ومرورا بعهد النبوة ورسائله إلى ملوك وحكام أكبر الدول المحيطة كهرقل ملك الروم وكسرى ملك الفرس والمقوقس عظيم القبط في مصر والنجاشي ملك الحبشة وصولا للخلافة الراشدة والوثيقة العمرية، وعرفت الرسائل تطورا في الكتابة والمحتوى، إلى العهد العباسي ومن أشهر رواد فن الترسل عبد الحميد الكاتب وابن المقفع والجاحظ ومع الفتح الإسلامي للمغرب، أخذ أمراء وعلماء وأدباء المغرب الأوسط عن نظرائهم في المشرق هذا الفن النثري الذي بلغ شأوا كبيرا لديهم، عكسته تلك النصوص الترسلية التي حفل بها تاريخ الجزائر القديم انطلاقا من العهد الرستمي على تنوعها اجتماعية وسياسية ودينية، ومنها الديوانية و الإخوانية.

ولعل أشهر من خاضوا في هذا الفن في المغرب الأوسط أفلح بن عبد الوهاب وابن شرف وعبد الكريم الفكون الذي كانت له مراسلات كثيرة، وكذلك الأمر مع أحمد المقري وسعيد قدورة وأحمد بن عمار<sup>2</sup>، وبن محرز الوهراني، هذا الأخير الذي أبدع في الرسائل الديوانية والإخوانية على حد سواء، والتي بلغت زهاء ثلاثة و ثلاثين رسالة، استخدم فيها الهزل وهو يراسل فيها السلاطين والأمراء والقضاة، ويمكن القول أن فن الرسائل عرف تطورا، ينم

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج2، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1998، ص 204

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص 188

عن نمو في عقول الكتاب العرب نتيجة الاحتكاك بثقافات أخرى، فعالجت الرسائل مواضيع مختلفة كأخذ البيعة للخلفاء وولاة العهود، وأخبار الولايات والنصح للرعية.

وللإمام أفلح بن عبد الوهاب الرستمي (188–238ه) أربع رسائل متعددة تتناول موضوع الوعظ والترغيب والترهيب والتذكير بأيام الله، بحيث لا يخرج الموضوع عن الوعظ والتواصي "بتقوى الله، ولزوم طاعته، والتوّقي لدينه، والتوكل عليه وحده" ، ورسالة ابن خميس "هذه أمتع الله ببقائك، وأسعد بلقائك، وأراها بما تؤمّله من شريف اعتنائك، وترجوه من جميل احتفائك، ما تعرف به من احتذائك، وتعترف له ببركة اعتفائك، كريمة الأحياء، وعقيلة الأموات والأحياء، بنت الأذواء والأقيال، ومقصورة الأسرّة والحجال...الخ" ، فنجد التكلف الذي يطلبه ابن خميس، مُضحيا بالمعنى في سبيل قصد الألفاظ الجميلة، والاعتماد على السجع وضروب البديع، ورغم ذلك فإن جمال الألفاظ، وتصيد ضروب الخيال أضفى على الرسالة حمالا.

ولأبي عبد الله محمد الكاتب المعروف بابن دفرير (ت547ه)، والذي جعله صاحب الخريدة أحد كتاب الدولة الحمادية المتصرفين في الكتابة السلطانية، وأورد له رسالة كتبها عن سلطانها يحيى بن العزيز الحمادي، وقد فرّ من مدينة بجاية أمام عسكر عبد المؤمن يستنجد بعض أمراء العرب بتلك الولاية، وهذا نصها: "كتابنا ونحن نحمد الله على ما شاء وسرّ، ورضى بالقسم وتسليماً للقدر، وتعويلاً على جزائه الذي به من شكر، ونصلي على النبي محمد خير البشر، وعلى آله وصحبه ما لاح نجم بسحر، وبعد، فإنه لما أراد الله أن يقع ما وقع، لقبح آثار من خان في دولتنا وضبع، استفز أهل موالاتنا الشنآن، وأغرى من اصطنعناه وأنعمنا عليه الكفران، فأتوا من حيث لا يحذرون، ورموا من حيث لا ينصرون، فكنا في الاستعانة بهم والتعويل عليهم كمن يستشفى من داء بداء، ويفرّ من صل خبيث إلى حية

<sup>82</sup> عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور، ص  $^{-1}$ 

<sup>319 -</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص $^{2}$ 

صماد، فعند ذلك اعتزلنا محلة الفتنة، وملنا إلى مظنة الأمنة، وبعثنا في أحياء هلال نستنجد منهم أهل النجدة، ونستفر من كنا نراه للهمم عدة، وأنتم في هذا الأمر أول من يليهم الخاطر، وتثنى عليه الخناصر "1، والرسالة طويلة.

ت. المقامة: المقامة فن نثري يهتم بنقل قصة عن شيء ما؛ يجمع بين فن النثر والشعر، تتميز ببلاغة لغوية في المفردات، والجمل المستخدمة فيها، ترتبط في الغالب بقصص خيالية من نسج كاتبها، ويعرف القلقشندي المقامات "بأنها في الأصل اسم المجلس والجماعة من الناس وسميت الأحدوثة من الكلام مقامة لأنها تذكر في مجلس واحد يجتمع فيها الجماعة من الناس لسماعها"<sup>2</sup>، وإذا كان للمشرق السبق في ظهور هذا الفن وغيره من الفنون الأخرى فإن دول المغرب وعلى رأسها المغرب الأوسط كانت لها قامات سامقة في مجال الأدب بمختلف فنونه تضاهي أدباء المشرق كما هو الحال مع الشاعر والأديب البارز بكر بن حماد التاهرتي.

أما في فن المقامة فقد برزت شخصية من الأدباء من أهل الفن والإبداع في الكتابة والإنشاء هي شخصية الشيخ محمد بن محرز الوهراني المتوفي 575ه، الذي أطلق عليه الأديب المهاجر والتي عُرفت مقاماته باسم (منامات الوهراني ومقاماته ورسائله)، حيث شكل الوهراني ظاهرة فريدة في الأدب الجزائري القديم، انتهج منهجاً هزلياً تهكمياً ساخراً في كتاباته.

كما ظهرت أسماء أخرى في فن المقامات أثناء فترة الحكم العثماني للجزائر، شخصية أحمد البوني ومقامته (إعلام الأحبار بغرائب الوقائع والأخبار) التي كتبها عام1106ه وموضوعها هو علاقة العلماء بالسلطة ووشايات أهل العصر، وفيها كثير من الخيال والإغراب والتهويل"3، ومحمد بن ميمون الجزائري ومقامته الشهيرة (التحفة المرضية في الدولة

<sup>1 -</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه وثقافته، ص230

<sup>476</sup> عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، د.ط، ص  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج2، ص 209

البكداشية في بلاد الجزائر المحمية) والتي اختصت لكتابة السيرة من خلال ترجمة لحياة الباشا محمد بكداش حاكم الجزائر وهي مكونة من ست عشرة (16) مقامة، وذهب أبو القاسم سعد الله إلى القول "بأن بن ميمون رغم كونه أديب ماهر، إلا أن عمله أقرب للتاريخ منه إلى الأدب"1، وهناك من يصنف عمله هذا ضمن أدب الرحلة، وابن حمادوش الذي كتب في هذا اللون الأدبي الظريف، "ومن الواضح أن مقامات ابن حمادوش، من الوجهة الفنية المحضة، تعتبر أكمل وأفضل"2، وله في ذلك ثلاث مقامات كتبها في المغرب.

ومع هذه النماذج يتراءى للناظر قيمة وشخصية الأدب الجزائري القديم التي بدت بين ثنايا النصوص الجزائرية نثرا وشعرا، والتي تعبر عن نمو في التصور والفكر ودقة وبلاغة في بعض الجوانب الثقافية والفكرية والاجتماعية التي طبعت الأمة الجزائرية، "فامتازت هاته النصوص في تاريخ النثر الفني بميزات ترفعها إلى مقام عال، كما هي نصوص ابن محرز الوهراني بأسلوبه الذي يُضيف للنثر العربي ثروة ويفتح للدّارسين آفاقا"3، مثلما أشار إلى ذلك عبد العزيز الأهواني، شأنه في ذلك شأن شاعر المغرب الأوسط الأول (بكر بن حماد التاهرتي) في الشعر بمختلف ضروبه وأغراضه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص 211

<sup>3 -</sup> محمد بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تح: ابراهيم شعلان و محجد نغش، منشورات الجمل، كولونيا، ألمانيا، ط1، 1998، ص5



# الفصل الأول

## المقامة ونظرية السُّرد

أولى: المقامات...المقامة لغة واصطلاحا

فانيا: المنامات

غالثا: نظرية السرد...النشاة والمسارات



## 1- المقامات والمنامات...المصطلح والمفهوم والتاريخ

#### أولا: المقامات:

المقامات خطاب نثري وهي من أهم الفنون النثرية التي استأثر بها الأدب العربي، تستمد موضوعها من واقع المجتمع باعتبارها صورة جزئية عن المجتمع الذي كتبت فيه، فالمقامات مرآة ناصعة عكست الحياة بمناحيها المختلفة، اجتماعية وأدبية وعقلية وحتى أخلاقية من عدة أوجه وقد اعتبرها أغلب النقاد فنا قائما بذاته، تطور مع القرن الرابع للهجرة، فكان بديع الزمان الهمذاني أول من برع في هذا الفن وأخلص له فرتبه وأخرجه في حلة بديعية، إذ يُعد أول من أطلق هذه التسمية على هذا الفن النثري.

#### أ. المقامة لغة:

كلمة المقامة بفتح الميم أو بضمها كلمة عربية، أخذت العديد من المعاني، فوردت في القرآن الكريم عدة مرات بمعنى الموضع الذي يقام به، كما في قوله ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى﴾ (البقرة الآية 125) أي الموضع الذي قام عليه عند بناء البيت، "لا مقام لكم" أي لا موضع لكم² و ﴿حَسُنَتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ (الفرقان الآية 76) أي موضعا.

ووردت في معاجم اللغة خاصة لسان العرب انطلاقا من مادة (ق و م)<sup>3</sup>، ولفظة المقامة لها عدة استعمالات اقترنت بها، "وتدل كلمة مقامة بفتح الميم واحدة المقامات في الاستعمال العربي القديم على موضع القيام، يقال مقام ومقامة، وتوسع العرب في استعمالها حتى استعمال المكان والمجلس "<sup>4</sup>، وجاء في لسان العرب لابن منظور "والمُقامُ

 $<sup>^{1}</sup>$  – ينظر: عبد المالك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر، د.ط، 1980، ص 521.

<sup>498</sup> – ابن منظور ، لسان العرب، ص

<sup>3787 –</sup> ينظر: ابن منظور، لسان العرب، المجلد الأول، دار المعارف، القاهرة، د.ط، د.ت، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، دار المعارف، د.ط، د.ت، ص  $^{4}$ 

والمُقامةُ: الموضع الذي تقيم فيه، والمُقامة، بالضم: الإِقامة، والمَقامةُ، بالفتح: المجلس والجماعة من الناس"<sup>1</sup>،

وبحسب حسن عباس فإن أول من حاول تتبع معنى كلمة مقامة وتطورها منذ العصر الجاهلي إلى عصر بديع الزمان هو بروكلمان (Carl Brockelman)، حيث يرى "أنَّ الجاهليين استعملوا كلمة مقامة بمعنيين في آن واحد، أولهما مجلس القبيلة أو ناديها والآخر بمعنى الجماعة التي تؤلف هذا المجلس"<sup>3</sup>، وهو المنحى نفسه الذي ذهب إليه شوقي ضيف، بتأكيده على أن أقدم معاني المقامة يرجع إلى العصر الجاهلي، فقد استعملت في أشعار شعراء الجاهلية بمعنيين، الأول بمعنى المقامة وهو مجلس القبيلة أو ناديها<sup>4</sup>، كما في قول زهير بن أبي سلمى:

وَفيهِم مَقاماتُ، حِسانٌ وُجوهُهُم \*\*\* وَأَندِيَةٌ، يَنتابُها القَولُ، وَالفِعلُ وَإِن جِئتَهُم أَلفَيتَ حَولَ بُيوتِهِم \*\*\* مَجالِسَ قَد يُشفى بِأَحلامِها الجَهلُ<sup>5</sup>

حيث يريد بالمقامات الجماعات التي تحضر الأندية، وأن هؤلاء القوم جماعات حسنة وجوهم، يجتمعون في أندية غير مقصورة على الكلام وإنما تضم الكلام والفعل، أي إنهم أناس أو جماعات 6 لا يكتفون بالقول ما لم يكن مقرونا به العمل.

## وفي قول مالك بن حربم الهمذاني:

<sup>498</sup> سان العرب، دار صادر، بيروت، مج 12، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – كارل بروكلمان (1868–1956) مستشرق ألماني درس على يدي المستشرق ثيودور نولدكه، الذي كلفه بالقيام بدراسة عن العلاقة بين كتاب الكامل في التاريخ لابن الأثير، وكتاب أخبار الرسل والملوك للطبري، وقد استطاع الحصول على الدكتوراه الأولى عام 1890.

<sup>14</sup> صين عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> شوقي ضيف، فنون الأدب العربي الفن القصصي المقامة، دار المعارف، مصر، ط3، 1973، ص 7

<sup>5 -</sup> ديوان زهير بن أبي سلمى، شرح علي حسن فاغور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1988، ص 87 (من قصيدة صحا القلب عن سلمى... وهي من البحر الطوبل).

 $<sup>^{6}</sup>$  – ينظر: هادي حسن حمودي، المقامات من بلاد فارس إلى بديع الزمان الهمداني، دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط $^{1}$ 1985، ص $^{1}$ 1985، ص

## وَاقبلَ إِخوانُ الصّفاء فَأَوْضَعوا إلى كُلِّ أَحْوى في المقامةِ أَفْرَعا 1

ويذكرها هنا بمعنى المجلس، فالمقامة هنا تعني المجلس أو النادي، فإخوان الصفا يسارعون في كل مجلس يتسامرون فيه.

وتستخدم المقامة كذلك "بمعنى النادي"<sup>2</sup>، وهو ما يدل عليه قول سلامة بن جندل: يوم مقامات وأندية ويَومُ سَير إلى الأعداء تأويب<sup>3</sup>

ومنها مقامات الناس مجالسهم كما ذكرها أبو منصور الأزهري، أما المعنى الثاني فيقصد به الجماعة التي يضمها هذا المجلس فيقصد به الجماعة التي يضمها هذا المجلس أو النادي.

فكلمة المقامة تستعمل منذ العصر الجاهلي بمعنى المجلس أو من يجتمعون فيه من جماعة، ومع تقدم العصور تطور مدلول لفظة المقامة فأخذت الكلمة لونا أخر، فنجدها تستعمل بمعنى "المجلس يقوم فيه شخص بين يدي خليفة أو غيره ويتحدث وإعظا"، ومنها مقامات الزهاد عند الخلفاء والملوك كما عند "بن قتيبة" في عيون الأخبار 6، واستعملها واستعملها الجاحظ في كتابه البيان والتبيين في قوله "مقامات الشعراء في الجاهلية والإسلام"، والتي تعنى "مكانة الشعراء"، و"يقال: المقامة: المجلس أو الجماعة من الناس أو

مريف راغب علاونه، شعراؤنا، ثلاثة شعراء مقلون، دار المناهج للنشر، عمان، الأردن، ط1، 2007، ص38 - شريف راغب علاونه، شعراؤنا، ثلاثة شعراء مقلون، دار المناهج للنشر، عمان، الأردن، ط1، 100، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  – محمد هادي مرادي، فن المقامات، النشأة والتطور، دراسة وتحليل، مجلة التراث الأدبي، إيران، ع  $^{4}$ ، د.ط، د.ت، ص  $^{2}$ 

<sup>92</sup> ميوان سلامة بن جندل، تح: فخر الدين قباوة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط2، 1987، ص $^{3}$ 

<sup>7 —</sup> شوقي ضيف، فنون الأدب العربي الفن القصصي المقامة، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المرجع نفسه، ص 7

<sup>12</sup> ص عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، ص  $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  – أبو عثمان عمر بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، تح: حسن السندوبي، المكتبة التجارية، القاهرة، ط $^{8}$ 0، 1947، ص $^{37}$ 2

أو الخطبة أو العظة أو الرواية التي تلقى في مجتمع الناس"<sup>1</sup>، والغرض منها إما النصح والإرشاد وإمّا نشر الثقافة العامة أو التّسوّل.

وجاء في معجم الوسيط "المقام موضع القدمين والمجلس والجماعة من الناس والمقامة: الجماعة من الناس والمجلس والخطبة أو العظة أو نحوهما أو قصة قصيرة مسجوعه، تشتمل على عظة أو مُلحة، كان الأدباء يظهرون فيها براعتَهم" وتوسعت دلالتها لتتعلق بكل ما يقال في المجلس وكل ماله من خصائص وسمات أدبية وفنية، حسب مقتضى الحكاية، على قول الشريشي شارح مقامات الحريري 3: "والمقامات المجالس، وواحدها مقامة، مقامة، والحديث يُجتمع له، ويجلس لاستماعه يُسمى مقامة ومجلسًا، لأن المستمعين للمتحدث ما بين قائم وجالسٍ".

ويعرف القلقشندي المقامات "بأنها في الأصل اسم المجلس والجماعة من الناس وسميت الأحدوثة من الكلام مقامة لأنها تذكر في مجلس واحد يجتمع فيها الجماعة من الناس لسماعها" 4، وخلاصة القول إنَّ لفظ المقامة في ظاهر سياق الكلام يحيلنا إلى مفاهيم ثلاث لا يخرج عنها مثلما أشار إليه الباحث عبد المالك مرتاض وهي 5:

- 1. مجلس أو موضع يقام فيه
- 2. جماعة من الناس يجتمعون في مجلس
- 3. موقف للفصل في خصومة أو حض على الخير.

<sup>1 -</sup> رمضان الصباغ، جماليات الفن الإطار الأخلاقي والاجتماعي، دار الوفاء، الإسكنرية، 2002، ص 11

<sup>728–727</sup> ص ص  $^{2}$  - إبراهيم مصطفى وآخرون، معجم الوسيط، المكتبة الإسلامية، إسطنبول، تركيا، ط $^{2}$ ، ص

 $<sup>^{293}</sup>$  صطفى الشكعه، بديع الزمان الهمداني، الدار المصرية اللبنانية، ط $^{1}$ ،  $^{2003}$ ، ص

<sup>4 -</sup> عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، د.ط، 1995، ص 476

 $<sup>^{5}</sup>$  – ينظر: عبد المالك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، المطبعة الشعبية للجيش، الجزائر، د.ط،  $^{2007}$ ،  $^{007}$ ،  $^{007}$  –  $^{007}$ 

#### ب. المقامة اصطلاحا:

أطلق العديد من الباحثين والنقاد على المقامات العديد من التعريفات فمنهم من اعتبرها ضربا من ضروب السرد، ومنهم من اعتبرها أحدوثة أو حكاية لغرض من الأغراض وذهب آخرون لاعتبارها حديث أدبي بليغ، يكون عادة من نسج الخيال، ومنهم من رآها قصة قصيرة، ورغم هذه الاختلافات إلا أن الجميع متفق حول خصائص ومقومات المقامة من حيث الأحداث والأبطال والرواة، حيث تدل على قطعة أدبية تعتمد الألفاظ الغريبة والجمل المسجوعة والخيال الواسع.

والمقامة قطعة أدبية ذات مضمون اجتماعي تعكس واقع حياة المجتمع بمناحيها المختلفة، فوصفت بأنها "فن أدبى معبر ومصور"  $^1$  نتيجة البنية المميزة التي تقوم عليها.

ويؤكد شوقي ضيف أن "المقامة من أهم فنون الأدب العربي، خاصة من حيث الغاية التي ارتبطت به، وهي غاية التعليم وتلقين الناشئة صيغ التعبير، وهي صيغ حليت بألوان البديع وزينت بزخارف السجع وعنيت أشد العناية بنسبها ومعادلاتها اللفظية وأبعادها ومقابلاتها الصوتية" وهي إلى ذلك حديث قصير أطلق عليها بديع الزمان الهمداني لفظ مقامة "ولعله من أجل ذلك سماها بديع الزمان مقامة، ولم يسمها قصة ولا حكاية فهي ليست أكثر من حديث قصير، وكل ما في الأمر أن بديع الزمان حاول أن يجعله مشوقا فأجراه في شكل قصصي  $^{8}$ ، أراد بها التعليم فطرحها بأسلوب قصصي مشوق.

فالغرض الأساس لفن المقامات عند بديع الزمان والحريري "لم يُقصد فيها إلى القصة والخيال بقدر ما قُصد فيها الثروة اللغوية، والألفاظ التي انقطعت الصلة بها، أو كاد الناس أن يُجروا عليها اللسان، جراء أن يستخدموها من جديد في أحاديثهم وأساليبهم إذا كتبوا، حتى

<sup>521</sup> عبد المالك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، ص $^{-1}$ 

<sup>2</sup> – شوقي ضيف، فنون الأدب العربي الفن القصصي –المقامة، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 8

لا تحل محلها العامية أو تغزوها الرطانات الأجنبية $^{1}$ ، فكان غايتها التعليم وتلقين الصبية فنون القول وتقنيات التعبير والإنشاء.

إن المقامة نص نثري وأدبي بليغ، يجمع بين النثر والشعر، تتميز بمفردات بليغة وأسلوب أنيق، ترتبط في الغالب بقصص خيالية من نسج كاتبها، وهي ليست قصة كما يقول شوقي ضيف "بل أدنى إلى الحيلة منها إلى القصة، فليس فيها من القصة إلا ظاهر هكذا فقط"<sup>2</sup>، ويذهب آخرون إلى اعتبار المقامة قصة قصيرة مسجوعة تحمل بين طياتها فكاهة أو ملحة أو معضلة، فهي "تعني إيراد الحكاية لغرض من الأغراض يرويها الراوية على لسان بطل في قالب نثري، وهي قصة قصيرة مسجوعة تتضمن عضلة أو لمحة أو نادرة"<sup>3</sup>، تحفل بالصنعة اللفظية والعناية بالأسجاع.

وهي عند يوسف نور عوض "تلك التي أبدعها بديع الزمان، والتي اتخذت شكلاً درامياً لم يُسبق إليه، والمقامة الفنية قصة قصيرة بطلها نموذج إنساني مكد ومتسوّل، لها راو وبطل، وتقوم على حدث طريف مغزاه مفارقة أدبية أو مسألة دينية أو مغامرة مضحكة، تحمل في داخلها لوناً من ألوان النقد أو الثورة أو السخرية، وضعت في إطار من الصنعة اللفظية والبلاغية "4، وكذلك فعل زكي مبارك الذي عرفها "فن المقامات وهي القصص القصيرة التي يودعها الكاتب ما يشاء من فكرة أدبية، أو فلسفية، أو خطرة، أو لمحة من لمحات الدعابة والمجون "5، وهي لا تعني بذاك الجلوس ولا الجالسين، "وإنما تعني أقصوصة ظريفة، أو حكاية أدبية مشوقة أو نادرة من النوادر الغريبة، ويضطرب فيها أبطال ظرفاء

الإسكندرية، د.ط، د.ت، ص 373

<sup>9 –</sup> شوقي ضيف، فنون الأدب العربي الفن القصصي المقامة، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – محمد مسعود جبران، فنون النثر الأدبي في آثار لسان الدين ابن الخطيب، دار المدار الإسلامية، طرابلس، ط $^{1}$ ،  $^{2004}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  – يوسف نور عوض، فن المقامات بين المشرق والمغرب، دار القلم، بيروت، ط1، 1979 ص  $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - زكي مبارك، النثر الفني في القرن الرابع، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، 2013، ص 199

يتهادون الأدب ويتبادلون النكت في ابتسامة ثغر وطلاقة وجه، فقد أصبحت المقامة تعني ظهور فن البديع الأقصوصة أو الحكاية أو النادرة المصبوبة في ألفاظ أنيقة وأسلوب مسجوع" أ، فهي عبارة عن حكاية لها أبطالها من فئة الشحاذين في الغالب، وأفكارها تدور حول أندية قام بها هؤلاء على شكل نكت وملح ومواعظ.

وتعتمد المقامة في أغلب أحداثها على الخيال لا الحقيقة، فهي "حكاية خيالية، مسجوعة العبارات عن بطل من أهل الطرق والمعرفة والأدب، يرتزق باحتياله على الناس الذين يسحرهم بفصاحة اللسان وحسن البيان وإنشاء الشعر "2، تجمع بين الطابع الأدبي الساخر اللاذع بتراكيب فاخرة وبين الفكاهة والموعظة.

كما تُعتبر ثروة لغوية راقية ومادة أدبية دسمة، تمتاز بأسلوب سردي حكائي خاص، تنطوي بعضها على آيات قرآنية وأحاديث نبوية شريفة، وحكم وأمثال، بين مفرداتها الغريب قليل الاستعمال والمندثر، وتبدأ المقامة "بحديث الراوي فيقال في أولها: حدثنا فلان...ويسرد الراوي في حديثه حكاية البطل المحوري الذي يمتاز في أغلب الأحايين بذكائه الحاد ونضوجه الأدبي، وحنكته في تجارب الحياة، ولسانه الذرب الذي يفتتن السامعين، وشخصيته الماكرة الخادعة التي لا تنكشف إلا في نهاية المقامة "3، وهي تختلف من حيث الحجم والموضوع، فلها بداية ونهاية وشخصيات محورية وأخرى هامشية ضمن بعد زمكاني خاص، تحمل بين ثناياها عقدة تتأزم لتخلص في نهاية المطاف إلى حل هي النهاية التي تشد لها الأذهان منذ البداية.

 $<sup>^{23}</sup>$  عبد المالك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، ص  $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> بدوي طبانة، النقد الأدبي، إدارة الأبحاث والمناهج، وزارة التعليم العالى، السعودية، 1403هـ، ص 139

<sup>125</sup> محمد هادي مرادي، فن المقامات، النشأة والتطور، ص

### 1. نشأة المقامة وتطورها:

ظهرت المقامة بوصفها من فنون الأدب العربي في القرن الرابع الهجري، وتعود الإرهاصات الأولى لظهورها كفن ذات اهتمام اجتماعي بالدرجة الأولى، نتاج وثمرة تيارين في الأدب العربي؛ تيار أدب الحرمان والتسول، فكانت المقامات صدى لحرفة الكدية الشائعة، وتيار أدب الصنعة والتنميق الذي بلغ أوجه في هذا العصر مع ابن العميد (360ه) والصابي (384ه) والصاحب بن عباد (385ه)، في العصر العباسي الذي شهد ازدهارا في الحياة الفكرية والأدبية<sup>1</sup>، فتنوعت أغراض الشعر وتعددت فنون النثر، التي أثرت خزائن تراث الأدب العربي.

ومما لا شك فيه، فإن المقامات بوصفها فنا أدبيا، هي إحدى مظاهر الإبداع العربي في تلك الفترة، جاءت لتعالج العديد من القضايا داخل المجتمع وتحاول إصلاح ما فسد من أخلاق، ارتبطت بأبي الفضل بديع الزمان الهمداني (358ه—398ه) الذي ترجح جل المصادر والدراسات التاريخية أنه أول من أصًل هذا الفن النثري وأرسى قواعده، فرتبه وأخرجه في حلة بديعة لفتت إليه الأنظار، اشتهر بمقاماته التي تدور حول موضوع الكدية، وهو ما ذهب إليه الحريري الذي يؤكد في مقاماته أن الهمذاني هو من ابتدع المقامات في قوله: "المقامات التي ابتدعها بديع الزمان وعلامة همذان...مقامات اتلو فيها تلو البديع، هذا مع اعترافي بأنّ البديع رحمه الله سبّاق غايات، وصاحب آيات، وأن المتصدي بعده لإنشاء مقامة، ولو أوتي بلاغة قُدامة "، لا يغترف إلا من فُضالته" معترفا بذلك بفضل وأسبقية الهمذاني في ذلك.

 $^{-1}$  ينظر: حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1986، ص ص  $^{-1}$ 

<sup>\*</sup> قُدامة: يضرب به المثل في الفصاحة، وهو أبو الفرج قدامة بن جعفر بن قدامة بن زياد البغدادي، كان نصرانيا وأسلم على يد المكتفي بالله، صاحب كتاب نقد الشعر، توفي في بغداد 337هـ (ينظر: خير الدين الزركلي، الأعلام، ج 5، دار العلم للملايين، ط15، 2002، ص 191)

<sup>13 -</sup> الحريري، مقامات الحريري، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1978، ص $^{2}$ 

أما القلقشندي فيرى أن البديع هو أول من عمل المقامات بقوله "وأعلم أن أول من فتح باب عمل المقامات، عَلاَّمَة الدهر، وإمام الأدب البديع الهمذاني" وسار الخفاجي على المنوال نفسه بقوله: "وأول من اخترع هذا البديع الهمذاني وتابعه الحريري والزمخشري والفضل للمتقدم: وما قصبات السبق إلا لمعبد" وذهب الشريشي المذهب نفسه بقوله: "فالبديع عرابة هذه الراية وعباس هذه السقاية " وأيّد هذا الرأي من المُحدَثين الباحث يوسف عوض الذي أشار لفضل بديع الزمان وريادته لهذا الفن، بقوله " فقد استطاع بديع الزمان أن يوجد في مجال النثر ديباجة جديدة تعدل في شرفها ديباجة القصيدة الجاهلية ومن ثم اندفع الكُتاب بعده، يحاولون إثبات قدراتهم في هذا المجال " ما يؤكد سبق الهمذاني في ابتداع هذا الفن النثري.

ويرى حنا الفاخوري أن نشأة المقامة ارتبطت بتيارين في الأدب العربي وهما تيار الحرمان والتسول وتيار أدب الصنعة معتبرا أن المقامة لم تنشأ إلا مع بديع الزمان الهمذاني وأنه لم يتأثر بأحد ممن سبقوه<sup>5</sup>، بل تأثر بواقع الحياة التي كانت سائدة.

فيما يذهب رأي آخر للقول بسبق آخرين لبديع الزمان لهذا الفن مثل ابن دريد، ويؤكد مبارك زكي أن بديع الزمان عارض بمقاماته أربعين حديثا أنشأها ابن دريد "وقد وصلت إلى أن بديع الزمان ليس مبتكر فن المقامات، وإنما ابتكره ابن دريد المتوفي سنة 321هـ $^6$ ، معتمدا في تحرير هذه المسألة على نص الحصري الذي عرض لكلام بديع الزمان.

فيما يَطمئن الباحث جميل سلطان إلى أن لابن فارس أستاذ الهمذاني ومؤدبه؛ مقامة من إنشائه من خلال تعليقه على كلام ابن خلكان بقوله: "وفي هذا بيان لتأثير ابن فارس في

<sup>27</sup> صن عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، ص -1

<sup>27</sup> – المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{26}</sup>$  محمد زغلول سلام، ضياء الدين بن الأثير وجهوده في النقد، مكتبة نهضة مصر، د.ط، د.ت، ص  $^{3}$ 

<sup>10</sup> والمغرب، ص المقامات بين المشرق والمغرب، ص  $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  – ينظر: حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1986، ص ص  $^{6}$ 16–618

كي مبارك، النثر الفني في القرن الرابع، ص  $^{6}$ 

نشأة المقامات، إذ اقتبس الحريري منه، وكان بديع الزمان الذي سبق الحريري بنحو قرن، تلميذ ابن فارس الخاص...على أن مقامة ابن فارس مفقودة فلا يمكن أن نقارن بينها وبين مقامات البديع أو الحريري  $^1$ ، كما يجعل الباحث أحمد الحوفي لابن فارس مقامات لا مقامة حيث يقول: "وضع مقامات حاكاها بعض الأدباء، وقد اشتهر من بينهم تلميذه بديع الزمان الهمذاني  $^2$ ، والواقع أنه يمكن أن يكون الهمذاني قد تأثر فيما كتبه من مقامات بما سبقه من فنون نثرية سردية كأحاديث ابن دريد وابن المقفع مترجم كتاب (كليلة ودمنة) وما يمتاز به من أسلوب قصصى هادف.

كمالا يُستبعد تأثره كذلك بأسلوب الجاحظ وفنه الساخر الذي حوى الكثير منه كتابه "البخلاء" الذي يعتبر أول كتاب يتطرق إلى البخلاء والشحاذين، إذ تعتبر رافدا مهما ساهم في ظهور المقامات كفن قائم، خاصة وأن بعض الكتب ترجح اطلاع بديع الزمان عن كثب على هذه الأحاديث في كتب الجاحظ، فالمؤكد أن بديع الزمان قد استعان بكثير من أشكال الكتابات القصصية التي سبقته وتأثر بمضامينها ليُخرج فن المقامة في شكله النهائي الذي لم يشهد أي تغيير إلى الآن.

ومهما يكن من شأن الاختلاف حول ريادة فن المقامات فإن الحديث عن ذلك "يدور حول ثلاثة أسماء كبيرة في تاريخ تراثنا الأدبي والفكري، عاش أصحابها بين القرنين الثالث والرابع وهم: بديع الزمان وابن دريد وابن فارس"3، غير أن الراجح في مسألة المبتكر الحقيقي لهذا الفن ولم يُسْبق إليه أحد هو بديع الزمان الهمذاني، كما يذكر حنا الفاخوري "ولكن الأرجح في هذه المسألة أن فن المقامات نشأ تدريجيا من رواية القصيص والأخبار، وأن للبديع الهمذاني فضل تنظيمها ووضعها في شكلها الفني الخاص"4، فليس هناك في أثر

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، ص

<sup>40</sup> – المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – نفسه، ص 25

<sup>742</sup> صنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، المطبعة البولسية، ط2، 1953، ص $^{4}$ 

العرب مقامات سابقة عليه، ذلك أنَّ "أول من أطلق اسم المقامات على هذا النوع من الأعمال الأدبية، لاقت مقاماته قبولا في نفوس معاصريه، حتى إن أبا بكر الخوارزمي حين أراد الانتقاص من قدره لم يملك إلا أن يقول إنه لا يحسن سواها وأنه يقف عند منتهاها" أي أن بديع الزمان لا يحسن إلا فن المقامات التي عملها.

أما مارون عبود فاعتبر هذا الفن من صنع الهمذاني الذي صبغها وألبسها طرازا خاصا فـ "خطة المقامات هي من عمل البديع، فلا لابن فارس ولا لابن دريد يد في صنعتها، فالهمذاني هو الذي ألبسها هذا الطراز المُوَشَّى وعلى طريقته هذه التي شقها سارت عجلة الأدب ألف عام، فعبثا نحاول العثور على أثر لهذه الخطة عند غير البديع "2، فبديع الزمان هو الذي أظهر هذا الفن في صورة فنية رائعة، فالتصق اسم مقاماته بأذهان الناس.

## 2. أشهر رواد المقامة:

لعل من أبرز رواد فن المقامة وكتابها منذ نشأتها في العصر العباسي بديع الزمان أحمد بن الحسين بن سعيد الهمذاني المكنى بأبي الفضل عربي الأصل "قد طبق الآفاق ذكره، وسار مثلا بين الناس نظمه ونثره، فله الرسائل الرائقة، والمقامات الفائقة "³، ولد 358ه بهمذان إحدى مدن فارس ونشأ بها، تعلّم اللغة العربيّة ودرس الأدب وبرع فيه، تتلمذ على يدي ابن فارس وأبي القاسم ونهل من علمهما، أشتهر كأحد كتاب القرن الرابع الهجري البارزين من أمثال الصاحب بن عباد وابن العميد، توفي 398ه.

تتميز مقامات الهمذاني بأنها قصيرة تختلف معانيها عن بعضها البعض، إلى جانب فصاحتها فهي سهلة وواضحة تعج بروح الدعابة والتهكم والمرح، قال عنه الإمام محجد عبده "وما أجدره بقول نفسه في وصف زهير، يذيب الشعر والشعر يذيبه، ويدعو القول والسحر

<sup>25</sup> صن عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، ص -1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المرجع نفسه، ص 46

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – الهمذاني، مقامات بديع الزمان الهمذاني، تقديم وشرح: مجهد عبده، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط3، 2005، ص 3

يجيبه $^{1}$ ، قيل إنه أنشأ زهاء أربعمائة مقامة لكن ما وصل الناس منها مجموعة تزيد عن الخمسين مقامة.

ثم جاء الحريري فنسج على منوال البديع، والحريري هو أبو القاسم بن علي ولد في مشان بالقرب من البصرة سنة 446ه، نشأ وترعرع فيها وتوفي بها 516ه، برع في علوم اللغة والأدب فأصبح أحد الأعلام الذين يؤخذ برأيهم، بلغت مقاماته الخمسين مقامة ابتدأها بالمقامة الحرامية، وكتبها ما بين 495ه و 504ه، تجمع مقاماته بين متعة القص والحكي وتحقيق الغاية البيانية حتى غدت مقاماته معجم حافل بكثير من المفردات، "والقطع الأدبية الفنية التي تجمع بين شوارد اللغة ونوادر التركيب بأسلوب مسجوع"2، دون أن نغفل مقامات ابن فارس وأحاديث ابن دريد.

كما عني بهذا الفن عدد من العلماء أمثال الزمخشري صاحب الكشاف المتوفي 538ه وابن الجوزي صاحب تلبيس إبليس المتوفي 597ه والرازي وله اثنتا عشرة مقامة كتبها 630ه والجزري المتوفي المتوفي 107ه وجلال الدين السيوطي صاحب تفسير الجلالين المتوفي 911ه، أما في بلاد المغرب والأندلس فمن أبرز من كتب في هذا الفن الوهراني وابن شهيد.

#### 3. الخصائص الفنية للمقامة وعناصرها:

للمقامة مقومات فنية وعناصر مكونة تميزها عن بقية الأجناس الأدبية لتشكل نسقا فنيا خاصا، تبدأ عادة كما عند الهمذاني والحريري بحديث الراوي في أولها (حدثنا فلان فقال) ليسرد بعدها الراوي في حديثه حكاية البطل المحوري، ضمن إطار زماني ومكاني يعتمد الوصف عنوانا لكشف تجلياتها.

وتُبنى المقامة باعتماد الإغراق في الأساليب اللغوية والصناعة اللفظية الفاخرة واستخدام المحسنات البديعية كالطباق والجناس والسجع وتوظيف الألفاظ الغريبة التي تتزين

 $<sup>^{1}</sup>$  الهمذاني، مقامات بديع الزمان الهمذاني، ص  $^{1}$ 

<sup>7</sup> – الحربري، مقامات الحريري، ص -2

بها بعض القطع الفنية كما عند الحريري، "ويؤكد الثعالبي في وصفه للمقامات على مظهر أناقة العبارة، والسجع ومزج الجد بالهزل، إذ يلاحظ أن المقامات تدور حول الكدية مع إضافته لموضوعات أخرى تعالج بها أيضا"، فالكدية أهم موضوعاتها المقترنة بالجد والهزل، مسجوعة اللفظ.

وذهب الباحث عبد الملك مرتاض إلى القول إن للمقامة "خصائص أدبية ثابتة، ومقومات فنية معروفة"<sup>2</sup>، مقسما خصائص المقامة إلى قسمين، قسم يتعلق بالمضمون الذي لا يخرج عن مواضيع القصص والنوادر المضحكة وحيل المكدِّين والموعظة والنقد الاجتماعي، والقسم الثاني يتعلق بالصِّياغة والأسلوب ومن أهم ما يُميزهما غلبة الغرابة في الصِّياغة، في كثير منها.

والمقامة كحكاية قصيرة "لها بداية ونهاية وفيها شخوص محورية وهامشية ولها بعد مكاني وهكذا زماني وفيها عقدة تتعقد وتتأزم وحل ونهاية"، وهي عناصر أساسية تشكل فضاء المقامة، والتي نفصلها فيما يلي:

العنوان: يعتبر عنصرا أساسا في المقامة، فقد تحمل المقامة اسم صاحبها أو تحمل اسم مكان معين تدور حوله أحداث تلك المقامة، التي تبقى عناوين ذات دلالة رمزية، كالمقامة الجاحظية نسبة للجاحظ أو المقامة البغدادية نسبة لبغداد.

الراوي: هو الشخص الذي يقوم برواية المقامة، ويتكرر في المقامات المؤلف الواحد، فالراوي في مقامات بديع الزمان الهمذاني هو عيسى بن هشام، ووظيفته نقل أحداث المقامة، عن طريق متابعته لسيرها بالاعتماد على معرفته ببطل المقامة، وتأثيره في الأحداث الخاصة بها، وأيضا يقوم الراوي بإبداء رأيه أحيانا ببعض التصرفات التي يقوم بها البطل، مثل: الاحتيال، والخداع.

<sup>88</sup> عبد الفتاح كيليطو، المقامات، تر: عبد الكبير الشرقاوي، دار توبقال للنشر، المغرب، ط $^{2001}$ ، ص

<sup>12</sup> صبد الملك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، المطبعة الشعبية للجيش، الجزائر، د.ط، 2007، ص  $^2$ 

<sup>125</sup> محمد هادي مرادي، فن المقامات، النشأة والتطور، ص  $^{3}$ 

البطل (المكدي): هو الشخص الذي ترتبط به كافة أحداث المقامة، ويظهر بخلاف ما يُضمر، والبطل في مقامات بديع الزمان الهمذاني هو أبو الفتح الاسكندراني، ويتكرر في كافة المقامات، وتتميز شخصيته بأنه رجل مخادع، ومحتال، ويعتمد على الدهاء، وهو صورة حية للكاتب يفتخر ببراعته اللغوية والأدبية ويجعل لسانه الذي يتحدث به دون أن يتعرض للتهم ودون أن يضطر إلى تحمل تبعات كلامه.

العقدة (الحبكة): تدور أحداث المقامة حولها وترتبط بالراوي والبطل، وكافة الشخصيات الثانوية الأخرى، وعادة قد تشير إلى الأخلاق الكريمة أو لسلوك إنساني معين أو طرق موضوع ما، وهي إما نكتة أو فكاهة معينة، وتنتهي الفكرة الرئيسية للمقامة مع انتهائها، والوصول إلى نتيجة معينة.

موضوع المقامة واسمها: تتنوع موضوعات المقامة ما بين أدبية وفكاهية وعلمية، إذ لم تقتصر على غرض واحد، فمنها ما تدور حول الكدية وهو الاستعطاء كمعنى أول، "إن أكثر مقامات البديع موضوعها الكدية والاستجداء، إذ يظهر أبو الفتح الاسكندري في شكل أديب شحاذ...وتراءى بهذه الصورة في بلدان مختلفة ولعل ما دفع بديع أن يسمي المقامات بأسماء البلدان ومعظمها بلدان فارسية"2، كما في المقامة النيسابورية والبغدادية والكوفية.

واقترنت المقامات بالوعظ والسخرية والنقد والأدب والشعر، كالمقامة الوعظية والمجاعية والساسانية والشعرية والجاحظية، أو تأخذ اسم حيوان كالقردية والأسدية، كما "تتضمن هذه المقامات صورة لبعض العادات والتقاليد وكذا طرق الحصول على المال "3"، وللمقامة شخصيات تصنع الإطار العام للسرد داخل المقامة كشخصية عيسى بن هشام وأبو الفتح

المنان، المرقات الأدبية، دراسات في ابتكار الأعمال الأدبية وتقليدها، دار الثقافة للنشر، بيروت، لبنان،  $^{1}$  1986، ص $^{67}$ 

<sup>24</sup> صنيف، فنون الأدب العربي الفن القصصي المقامة، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{55}</sup>$  عبد الرحمان ياغي، رأي في المقامات، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان، الأردن،  $^{1985}$ ،  $^{0}$ 

الاسكندري في مقامات الهمذاني، وأبو زيد السروجي والحارث بن همام البصري في مقامات الحربري، وهي شخصيات بسيطة مرحة.

#### 4. موضوعات وأهداف فن المقامة:

تختلف موضوعات وأهداف فن المقامة وتتباين باختلاف الأدباء والكتاب، فلكل أديب أهدافه الخاصة التي يسعى لتحقيقها، والوصول إلى غايته المنشودة، فمن تلك الموضوعات التي تختص بها المقامات، نجد التسول وهو من أهم موضوعات المقامة وهي صنعة ملازمة للبطل، إلا أنه ليس الموضوع الرئيسي، فقد عالجت المقامة موضوعات شتى مثل: التعليم والوعظ والإرشاد والفكاهة والألغاز والحيلة والنقد بأنواعه، تظهر من خلالها مقدرتهم اللغوية وبراعتهم الأدبية العالية وتوظيف الغريب، وهو ما سار على نهجه غالبية كتاب فن المقامة، ويمكن أن نجمل هاته الموضوعات والأهداف فيما يلي:

الهدف التعليمي: وهو الهدف الغالب في كل المقامات، لما تحمله من حكم وأدب ولغة راقية وأساليب تعبيرية شتى كالأسئلة والإطار القصصي وغيرها لتحقيق أهداف تعليمية بحتة، ويرى حنا الفاخوري "أن المقامة تهدف إلى تعليم اللغة وأساليب البيان أولا وقبل كل شيء، ثم تعليم المعارف التي تنطوي عليها فيما بعد" محيث وجدت في بادئ الأمر لغرض التعليم، فقد كان الهمذاني معلما في نيسابور يلقي دروس اللغة والبيان بأسلوب علمي تسوده الفكاهة، وأورد مجد عبده في شرحه لمقامات الهمذاني مُزكياً البديع بقوله: وقد قالوا إنه أنشأ من المقامات زهاء أربعمائة مقامة، وهو على نزارته غزير الفوائد كثير الفرائد، جم الفنون، متصرف في شتى من الشؤون، يستفيد منه العليم، ويهتدي به الناشئ في التعليم في المعارف.

<sup>1 -</sup> حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص 188

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: الهمذاني، مقامات بديع الزمان الهمذاني، ص  $^{2}$ 

الوعظ: لا تخلو مجالسها من الوعظ والإرشاد، التي يظهر فيها كاتبها حكمته الدنيوية وتبصير الناس بعلاقتهم بخالقهم يرجو من خلالها ثواب الآخرة، ومنهم من يبتغي منها نيل العطايا والأجر الدنيوي، ولعل مقامات الهمذاني حفلت بالعديد من النصوص والنماذج الوعظية ومنها الوعظ الديني كما في المقامة الأهوازية التي كتبها.

الفكاهة والألغاز: ويكون هدف كاتب المقامة إدخال الفرح والسرور إلى القلوب وبث روح الدعابة والفكاهة، فالهمذاني تمكن بأسلوبه الجزل وقدرته الخارقة على بعث الفرح والضحك داخل القلوب، وهو ما تضمنته مقاماته المضحكة كالمقامة البغدادية والمضيرية، "ومجمل القول أنَّ بديع الزمان يكاد يكون في كثير من مقاماته أبرع من كتب الفكاهة في العربية"، وتتضمن المقامات العديد من الألغاز التي تزيدها جمالا ووضوحا، وتعبر عن ذكاء وبراعة كاتبها، كما تشد المتلقي وتبعثه على التفكير، وهو ما نلحظ استخدامها في مقامات بديع الزمان والحربري وغيرهما.

ورغم اعتبار العديد من النقاد أن المقامات كتبت لغاية تعليمية بحتة تهدف إلى تعليم الناشئة اللغة العربية وأساليبها وفنونها، كما يؤكد ذلك عمر عروي فمرادها الفائدة اللغوية من بلاغة وألفاظ وأمثال وحكم<sup>2</sup>، نجد الباحث عبد المالك مرتاض في موقف مخالف، إذ يعتبر أن أهداف المقامات متعددة بتعدد الكتاب والأدباء فلكل منهم هدف خاص به، حيث حاول استعراض هاته الأهداف كما يلي<sup>3</sup>:

- إظهار البراعة الأدبية والقدرة الفنية العالية على التفنن في القول وتدبيجه، وهذا الهدف كان عاما لدى غالبية كتاب فن المقامة.
  - التسلية والإضحاك والهزل وهي متعددة لدى الكتاب والأدباء
  - التعليم وهي ظاهرة تجلت بصفة خاصة عند كتاب وأدباء العصر الحديث

<sup>1 -</sup> مصطفى الشكعه، بديع الزمان الهمداني، ص 325

 $<sup>^{2}</sup>$  - ينظر: إكرام فاعور، مقامات بديع الزمان الهمذاني، دار اقرأ للنشر، بيروت، لبنان، ط1، 1983، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{205}</sup>$  ص ينظر: عبد المالك مرتاض، فن المقامات في الأدب العربي، ص  $^{3}$ 

- نقد الأدباء والانتقاص من قدرتهم، والتشكيك في براعتهم، ويتجلى ذلك في المقامة الجاحظية لبديع الزمان إذ تكلم فيها عن الجاحظ ووصفه بالأديب الذي لا مكانة له.
  - التهذيب وكان يمثله ويمشى على منواله الحريري خاصة
    - الوصف ويظهر من خلال الإفراط في وصف الأشياء.

## 5. المقامة في المغرب الأوسط (الجزائر):

إن ظهور المقامات على يد بديع الزمان في المشرق بوصفها جنسا نثريا، جعل العديد من الأدباء يقبلون على الأخذ منه، مقلدين في ذلك نهجه في كشف الظواهر السلبية في المجتمع، ونقدها بهدف محاربتها وإصلاح ما فسد منها، ولم يقتصر الأمر على أدباء المشرق بل تعداه إلى أدباء المغرب الذين نهلوا من هذا الفن وأقبلوا عليه حتى اشتهر منهم الكثير كالوهراني وابن شرف\*\* والسرقسطي\*\*\* فساروا فيه "على خطى المشارقة؛ إذ اتخذوا من أساليب أدباء المشرق نماذج ينسجون على منوالها"1، فتعددت بذلك نماذج المقامة في الأدب العربي في الجزائر واختلف مضمونها وأسلوبها وحجمها.

وبالعودة إلى المصادر النثرية فإن الأدب العربي في الجزائر فإن هذا الفن لم يُعرف إلا مع القرن السادس الهجري، حيث تَظهر لنا شخصية الشيخ "مجد بن محرز الوهراني" المتوفي 1575م، والذي شكل ظاهرة فريدة في الأدب العربي في الجزائر خاصة في جنس المقامات والمنامات فكانت له مساهمات جادة في هذا الفن البديع، "وقد أسهم الجزائريون في هذا

<sup>\*\*</sup>ابن شرف (ت460هـ): هو أبو عبد الله محمد ابن شرف كاتب وشاعر كان كثير الترحال كثير التردد على ملوك الطوائف بالأندلس له مجموعة مقامات أثبت له صاحب الذخيرة بن بسام مقامتين واحدة قي النقد الأدبي في وصف الشعراء في الجاهلية والإسلام، والثانية تعبر عن موقف طريف وقع له مع شيخ. (ينظر: يوسف نور عوض، فن المقامات بين المشرق والمغرب، دار القلم، بيروت، ط1، 1979، ص:271).

<sup>\*\*\*</sup> السرقسطي (ت538ه): هو أبو الطاهر مجد بن يوسف التميمي السرقسطي الأندلسي أنشأ خمسون مقامة بقرطبة، يغلب على مقاماته الجانب الفني حيث يصور بعض الجزانب الفنية والثقافية في بيئته، سار في مقاماته مذهب الصنعة والتكلف، أطلق على مقاماته اسم اللزومية. (ينظر: يوسف نور عوض، المرجع السابق، ص:288)

مان عباس، تاريخ الأدب الاندلسي، عصر الطوائف والمرابطين، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ط $^{6}$ ، 1981، ص $^{1}$ 

الميدان، ولعل أشهر من أسهم فيه منهم قبل العثمانيين هو محمد بن محرز الوهراني صاحب المقامات أو المنامات  $^1$ ، وقد عُرفت مقاماته باسم "منامات الوهراني ومقاماته ورسائله  $^2$ ، قال عن نصوصه الباحث عمر بن قينة بأنها أجود نص أدبي وفكري في النثر الجزائري مؤكدا أنه "استطاع أن يعالج جوانب مختلفة على أيامه: سياسية، ودينية، وثقافية، واجتماعية، واقتصادية بلغة رفيعة جدا، وبأسلوب أخاذ حافل بالسخرية، وروح الكدية التي تجاوزت مقاماته، إلى رسائله، ومناماته التي تتضمن أشكالا من صيغ المقامة  $^8$ ، على الرغم من أن "موضوعات الوهراني كانت مشرقية  $^4$ ، لتأثره بحياة المشارقة التي عاش الوهراني معظم حياته هناك.

وخلال فترة الحكم العثماني في الجزائر ظهرت أسماء أخرى برعت في فن المقامات، منها مجهد بن ميمون الجزائري ومقامته الشهيرة (التحفة المرضية في الدولة البكداشية في بلاد الجزائر المحمية)، وهي مكونة من ست عشرة مقامة، وذهب أبو القاسم سعد الله إلى القول بأن بن ميمون رغم كونه أديبا ماهرا يذهب مذهب الفتح بن خاقان، إلا أن عمله أقرب للتاريخ منه إلى الأدب<sup>5</sup>، من خلال كتابة السيرة بترجمته لحياة الباشا مجهد بكداش حاكم الجزائر.

وعلى نهج بن ميمون أخذ عنه تلميذه عبد الرزاق بن حمادوش في عصر تميز بشيء من الانتعاش الثقافي، ولابن حمادوش ثلاثة مقامات كتبها في المغرب، وهي "من الوجهة الفنية المحضة، تعتبر أكمل وأفضل، إذ لا ينقصها عنصر الحكاية ولا الخيال ولا طرافة

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج2، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1998، ص 207  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – منامات الوهراني ومقاماته ورسائله كتاب للشيخ ركن الدين مجهد بن محهد بن محرز الوهراني حققه إبراهيم شعلان ومجهد نغش، صدر لأول مرة عن دار الكتاب العربي للطباعة والنشر عام 1968 بمصر، ثم نسخة طبق الأصل عن منشورات الجمل كولونيا بألمانيا في طبعة أولى 1998م.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمر بن قينة، فن المقامة في الأدب العربي الجزائري، دار المعرفة الجزائر، د ط، د ت، ص ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{207}</sup>$  أبو القاسم سعد الله، المرجع السابق، ص  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص 208

الموضوع ولا الرمز، تجمع النثر إلى الشعر  $^{1}$ ، سمى الأولى (المقامة الهركلية) وصف فيها فنادق مكناس، والمقامة الثانية تناول فيها حالته عند خروجه من تطوان، أما المقامة الثالثة فسماها (المقامة الحالية).

ومن الأعلام الذين برعوا في هذا الفن أيضا شخصية أحمد البوني ومقامته (إعلام الأحبار بغرائب الوقائع والأخبار) التي "كتبها عام 1106هـ، تقع في أربع صفحات<sup>2</sup>، وموضوعها علاقة العلماء بالسلطة والاستنجاد بصديقه مصطفى العنابي والشكوى من وشايات أهل العصر.

#### ثانيا: المنامات

يُعد المنام تمظهراً من تمظهرات المقامات، فالحضور المعتبر للمنام في الثقافة العربية عموما أكسبه شرعية نصية ذات دلالة، وجاءت المنامات بشكل بيّن في مصادر مختلفة، كما في كتاب (المنامات الصادقات) لابن طاووس (589-664ه)، غير أن مختلف النصوص التي تناولت المنامات ورغم تقاطعها مع منامات الوهراني من حيث التأليف والإنتاج لكنها لا ترقى لمستوى أدبية وفنية منامات الوهراني التي تعكس مهارته في البناء السردي العام لمناماته 3، وهو ما يجعلها تنفتح على خطابات معرفية متعددة، يقربها من المقامة كنص سردي ذو أبعاد معرفية وإنتاج نثري واسع الدلالة.

#### 1. تعريف المنام:

جاء في قاموس المحيط "النوم النعاس الرقاد...وهو نائم، والمنام موضعه، ونامت الريح سكنت...ونام الرجل تواضع "4، فالمنام نفسه النوم الذي يعبر عن حال الإنسان في الرقاد.

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج $^{2}$ ، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: دعد أحمد الناصر، المنامات في الموروث الحكائي العربي، كلية الدراسات العليا، الأردن، مذكرة دكتوراه،  $^{3}$  2006، ص 14

 <sup>4 -</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ص 1165

والمنام مجموع ما يراه أو يبصره النائم من الأشياء مثلما يقول الباحث علي زيعور، معتبرا المنام ليس نتاج العقل، ولكنه نوع من التفكير أو الربط العقلاني فيما بين المكونات، وكلمة منام هي الأكثر تداولا على الألسنة وعلى الصعيد اليومي أو الشعبي $^1$ ، ومنه فمصطلح المنام الرقاد ويقصد به كذلك ما يراه الانسان في نومه.

فهو إذا، نص نثري مبتدع ذو خصوصية نصية سردية، ويوصف بأنه المشهد المتخيًل الذي يراه الرائي حال نومه، ليحمل معاني رمزية مشبعة بالدلالات والرؤى، إنه نص حافل بالخيال والانفعال، وهو يمتلك ثراء في لغته وإشارته وما يتكئ عليه من معرفة أبتدعه بن محرز الوهراني "كجنس أدبي جديد حاملا للسرد حاميا للسارد" مفتوح على موضوعات مختلفة يتميز بتركيبه العجيب، فالمنام خيال وأوهام تنم عن حديث النفس وهو صورة تعكس واقع التعاسة وعدم الانصاف، كما في حالة الوهراني، وما تعرض له خلال حياته ورحلته في البحث عن التكسب والمكانة العالية ومن هذا المنطلق عُدَّ المنام "كنص خارق أو عجائبي في الأصل وليس في الإبداع، ذلك أن الحلم بنية عجائبية في واقعها، ليست عجائبية مخترقة لأجل الإبداع" فهو غطاء لتجاوز المحظور والتخلص من الممنوعات المفروضية.

والمنامات رسالة أو حكاية سردية، تقوم على بناء الرؤيا في عوالم لا واعية، هدفها إيصال فكرة معينة، وهو فن برع في استخدامه الوهراني، وتتقاطع مناماته بالمقامة والرسالة، وهى المليئة بالهزل والسخرية والفكاهة، تضاهى في ذلك أدب النوادر والملح الذي ينحو به

 $^{1}$  - ينظر: زبعور على، تفسيرات الحلم وفلسفات النبوة، دار المناهل، بيروت، لبنان، ط1،  $^{2000}$ ، ص  $^{3}$ 

<sup>53</sup> ص ينظر: دعد أحمد الناصر، المنامات في الموروث الحكائي العربي، ص  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: محمد زيوش، تقنيات الراوي السردية عند الوهراني، دراسات لسانية جامعة البليدة 2، مج $^{3}$ ، مج $^{3}$ ، ص

<sup>4 -</sup> ينظر: محمد صالح، موضوعات السرد في منامات الوهراني، مجلة اشكالات في اللغة والأدب، المركز الجامعي تامنغست، مج9، ع5، 2020، ص 472.

 $<sup>^{5}</sup>$  – وداد مكاوي حمود، عجائبية الرؤيا عند يوسف عليه السلام، مجلة جامعة بابل، العراق، ع $^{2}$ ،  $^{2}$ 00، ص

منحى التَّخَيل، ومن مصادرها الطرفة والنكتة والنادرة والملحة وما إلى ذلك، مما ينحو منحى الفكاهة والهزل والمجون<sup>1</sup>، فنجد الوهراني المصدوم بالواقع، يتخذ من المنام مطية يسمح له بتجاوز الحدود لاختراق المحرم الاجتماعي، ليتحول إلى وسيلة لتَّفلت من الرقابة بمختلف أشكالها.

ووجدت المنامات "كنصوص أدبية متخيلة لتترجم عن رغبة دفينة في الانفلات من إكراهات الواقع وترميم انكساراته، إنه النص الذي يؤسس لنفسه واقعا خاصا" ويرى مجد عزام أن "تحقيق الأحلام هو أمل البشرية منذ فجر الحياة، وما عجز الإنسان عن تحقيقه في الواقع سلط عليه الخيال ليحققه بالحلم "3، وقد حاول الوهراني من خلاله إثبات قدرته على تغيير الوضع ومعالجته بالثورة على فساد المجتمع وتعريته بتجسيد الخيال في أبعد صوره، وقد ذهب بعض النقاد للقول بأن الوهراني غالى كثيرا في الذهاب بخياله إلى أبواب لم يكن يجدر به الولوج إليها (كعوالم أرض المحشر، الجنة، النار) وهي عوالم تفوق تصور الإنسان.

إن توظيف الحلم (المنام) في الأدب يُعد من أصعب التقنيات التي يمكن أن يُبدع الكاتب نصه من خلالها؛ نظرا لإشكالية هذه البنية وصعوبتها، وجماليتها في الوقت نفسه، فالأحلام حافلة بالدلالات مع انفلاتها من عنصري الزمان والمكان<sup>4</sup>، فلا أحد يستطيع كتابة حلمه إذا ما أراد ذلك، ولكنه يكتب تصوره عن الحلم مثلما يؤكد ذلك الباحث يحي الرخاوي، فكتابة الحلم بهذا المعنى ينقلنا من دائرة الإخبار إلى دائرة الإبداع التي تحيلنا إلى كتابة فن سردى بلغة وتقنيات الحلم.

العربية الجرائر، الدار العربي القديم الأنواع والوظائف والبنيات، منشورات الاختلاف، الجزائر، الدار العربية العلوم – ناشرون، لبنان، ط1، الجزائر، 2008، ص91.

<sup>228</sup> محمد زبوش، تقنيات الراوى السردية عند الوهراني، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد عزام، الخيال العلمي في الأدب، دار طلاس للدراسات والنشر، سوريا، دمشق، ط1،  $^{2002}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  – ينظر: أحمد رجب، الحلم في الأدب والفن ملجأ الهاربين من الواقع، جريدة العربي، لندن، عدد 10857، جانفي 2018، ص 15.

## 2. التحليل النفسي وعلاقته بالمنام:

يؤكد علماء النفس أنه يمكن الكشف عما يراه الرائي من حلم ونفسيته، حيث تتولد علاقة وطيدة بين عالم الحلم والنفس البشرية، فقد "أصبحت الأحلام بمثابة المواد الخام الأولية في مجال التحليل النفسي الذي يكشف الكثير عن خفايا النفس البشرية"، حيث يرى فرويد المؤسس الحقيقي لمدرسة التحليل النفسي "أننا نحلم لأن اللاشعور يريد أن يخبرنا بشيء ما"، فاللاشعور جحسبه—يعبر عن رغباتنا ومشاعرنا المكبوتة، تلك الرغبات لا تظهر إلا في الأحلام، خوفا من سلطة الشعور (الوعي) الذي يخمل في حالة النوم.

الحلم (المنام) رغم أنه يعكس خفايا نفسية كامنة إلا أنه يكشف عما يدور في العقل اللاواعي وما يحدث على تخوم العتمة/النور، فالأحلام لا تخضع لمعايير قيمية لكنها تخضع لمختلف الأنساق الثقافية التي تحيط بالمبدع وتستخدم كتقنية للتعبير عن مكنونات وهواجس شخصية<sup>2</sup>، وتختلط سياسيا ومعرفيا وجماليا وثقافيا والتي تفسر وتقرأ ضمن سياقاتها.

فالحلم ظاهرة نفسية تتطور حسب الظروف المختلفة للشخص الرائي، النفسية منها والعقلية والاجتماعية وغيرها، فهي "ظاهرة تقوم بوظائف تبعا لظروف الشخصية"، فالأحلام تعكس آمال الرائي وطموحاته وأفكاره وأمانيه التي يسعى لتحقيقها، فبها يغطي على أحزانه وجراحاته من أجل تحقيق توازنه النفسي واستقراره الذي يبحث عنه، "فالحلم شاشة أو صورة يظهر عليها مسعى الحالم كي يحل مشكلاته ويقلص توتراته، وقد يكشف الحلم هروبا من

 $<sup>^{-1}</sup>$  سليمان، الدليمي، عالم الأحلام، تفسير الرموز والإشارات، دار الكتب العربية، لبنان، ط $^{-1}$ ، ص $^{-3}$ 8

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: أحمد رجب، الحلم في الأدب والفن ملجأ الهاربين من الواقع، ص 15.

 $<sup>^{3}</sup>$  على زيغور، الأحلام والرموز، أداة كشف وعالج نفسي في مجالات الشخصية والاضطرابات النفسية، دار المناهل، لبنان، ط1، 2002، ص 55

الواقع ورغبة في تغيير ذلك الواقع أو التكيف معه"<sup>1</sup>، فالرائي ينقل واقعه إلى عالم حلمه، ليخلق من خلاله توازنه وما يصبو إليه من رغبات.

## 3. المنام الكبير:

ابتدع الوهراني فن المنامات الأدبية، فاشتهر منامه الكبير الذي قال عنه ابن خلكان: "ولو لم يكن له فيها إلا المنام الكبير لكفاه، فإنه أتى فيه بكل حلاوة، ولولا طوله لذكرته"<sup>2</sup>، وقد حاكى فيه رسالة الغفران لأبي العلاء المعري\* ومن قبلها الرؤيا المشابهة التي كتبها ابن شُهَيد الأندلسي\*\* ضمنها كتابه رسالة التوابع والزوابع.

ويُعدّ المنام الكبير أكثر النصوص السردية شهرة لابن محرز الوهراني وهو عبارة عن "رسالة كتبها الوهراني لصديقه الحافظ جمال الدين العليمي\*\*\*، ردا على رسالة سابقة منه يعاتب الوهراني فيها، فجاءت جوابا مطولا متضمنا مشهد يوم القيامة في منام كبير"³، ويقع في أربع وأربعين صفحة، يبدأ في الرد على رسالة من صديقه الحافظ العليمي الذي يبالغ مبالغة شديدة في التعبير عن مشاعره تجاهه فيطلق يده وقلمه للرد على كتابه.

 $<sup>^{-1}</sup>$  على زيغور ، الأحلام والرموز ، أداة كشف وعالج نفسي في مجالات الشخصية والاضطرابات النفسية ، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عادل نويهض، معجم أعلام الجزائر، مؤسسة نويهض الثقافية، بيروت، لبنان، ط2، 1980، ص  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> أبو العلاء المعري (363 هـ -449 هـ): هو أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي المعروف بأبي العلاء ولد في معرة النعمان، شاعر ومفكر ونحوي وأديب من عصر الدولة العباسية، لُقب برهين المحبسين أي محبس العمى ومحبس البيت، له سقط الزند ورسالة الغفران واللزوميات (ينظر: حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، المطبعة البولسية، ط2، د.ت، ص 686).

<sup>\*\*</sup> ابن شُهيد الأندلسي (382 هـ -426 هـ): هو أبو عامر أحمد بن أبي مروان بن شُهيد نشأ في قرطبة، كاتب وشاعر أندلسي عُرف ببلاغته، وله شعر جيد يغلب على شعره الهزل، له عدة مؤلفات أشهرها "رسالة التوابع والزوابع" (ينظر: حنا الفاخوري، تاريخ الأدب العربي، ص 839).

<sup>\*\*\*</sup> الحافظ العليمي: هو أبو الخطاب عمر بن مجد بن عبد الله الدمشقي العليمي التاجر السفار، توفي في شوال 574هـ عن أربع وخمسين سنة ترجم له ابن العماد الحنبلي في كتابه شذرات الذهب (ينظر: الشيخ ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، تح: منذر الحايك، دار صفحات، دمشق، ط1، 2011، ص 215)

 $<sup>^{3}</sup>$  – بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تح: إبراهيم شعلان و محمد نغش، منشورات الجمل، ألمانيا، ط1، 1998، ص 17

لكنه يتفاجأ بما يجده فيه، من سوء رأي صاحبه فيه وشدة حقده عليه، فيمتنع عليه النوم، إلى أن "غلبته عينه فيرى فيما يرى النائم كأن يوم القيامة قد قامت، وكأن المنادي ينادي هلموا إلى العرض  $^{1}$ ، وقد سار فيه على غرار رسالة الغفران لأبي العلاء المعري "فتصور نفسه ميتا، وبعث إلى يوم الحشر، والتقى هناك بالعلماء والفقهاء والشعراء، والملوك والأمراء والخلفاء والوزراء والمتصوفين وتحاور مع البعض منهم ووصف أحوال وأوضاع آخرين بأسلوبه الناقد والساخر، والغامض والغريب مع خفة الروح وطرافتها على عكس أسلوب المعري الذي يمتاز بالجدية والصراحة والميل إلى أفكار المتصوفين  $^{2}$ ، يحكي من خلاله مشاهد مختلفة عالج فيها الكثير من القضايا التي عجز عن طرحها في الواقع.

والمنام الكبير من الألوان النثرية الجديدة، الذي عالج فيه الوهراني موضوعات مختلفة "نهج كاتبه فيه أسلوبا متفردا من حيث البناء والسرد ومعالجة الموضوعات التي تناولها فيه عن طريق استرجاع قصة تخييلية جرت أحداثها في عالم النوم واللاوعي، تتضمن رحلة إلى العالم الآخر الذي يمتزج فيه الواقع بالخيال، والمعقول باللامعقول، والمباح بالمحضور، والمدنس بالمقدس مما أضفى بعدا فكريا"3، متناولا بذلك أفكارا لا يمكنه طرحها في الواقع إلا باسترجاعه لقصة في مخيال عالم اللاوعي، فهو بذلك يحمي نفسه ضمن منام مؤطر لا يحق شرعا للمؤسسة الأدبية أن تعاقبه على أورده فيه.

لم يلتزم الوهراني في رسالة منامه الكبير بموضوع واحد، فقد كان فضاء الحلم وسيلة من الانتقال من الواقع إلى المتخيل حيث منحه حرية الفعل والقول دون أن يتعرض إلى أي اتهام أو عقوبة، "إن الوهراني يلجأ إلى آلية الحلم ليسرد مسروداته الخارقة العجائبية عما

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  - يحي بوعزيز، أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ج $^{2}$ ، ط $^{1}$ ، 1995، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  علاء الدين محمد رشيد، المنامات لون نثري في الأدب العربي، مجلة جامعة تكريت للعلوم، م $^{19}$ ، ع $^{3}$  العراق،  $^{3}$  2012، ص $^{3}$ 

يدور في يوم المحشر، وفي النهاية يسقط من على فراشه ويفيق من الحلم"1، إن قراءة نص المنام الكبير يكشف لنا بكثير من الإصرار كيف عبر الوهراني عن رفضه لواقعه المعيشي التعيس، والذي استبدله بواقع ساحر يحقق فيه مبتغاه، وما يبحثه عنه ولو كان قصيرا يحتويه حلم لا يستمر طويلا.

## 4. السرد في المنام الكبير:

تناول الوهراني في رسائله وفي منامه المرسل إلى الشيخ الحافظ العليمي، مجموعة من الظواهر الاجتماعية والأخلاقية التي عصفت بالمجتمع من بخل وفحش وسكر وغيرها من الظواهر السلبية والتي تنخر جسد المجتمع، حيث واجهها الوهراني بالنقد والتهكم الذي شمل كافة مناحي الحياة حتى السياسية منها والفكرية ضمن صراع الدولتين الأيوبية والفاطمية، إذ يتورع في كشف ما انتشر من معايب في عصره والتعبير عنها بكل جرأة وصراحة، إلى جانب تناوله العديد من الموضوعات السردية التي تختزن مشاعره، من خوف وقلق إلى جانب مشاعر الحنين والشوق، والغربة والتهميش دون أن نهمل تلك الموضوعات المليئة بالنقد والتهكم والسخرية والهجاء التي باتت تسكن الوهراني، والتي ألفَها ولا يمكن إلا أن تقترن بشخصه حتى غدت السِّمة الأبرز في كتاباته لتعربة الواقع والهروب منه في آن واحد.

ونجد في منام الوهراني قدر كبير من السخرية والجرأة والثورة على الواقع بأسلوب سردي تهكمي يعج بالأحداث في عالم اللاوعي الذي تمكن الوهراني من خلال منامه بالتلاعب بتقنيات السرد وتوظيفها لصالح فكرته، "فقد أحكم فعل السرد الحكائي مقتربا من المقامات في إطار وجود البطل الواحد متحررا من كثير من متعلقاتها مثل السند، وثبات الأدوار بين الراوي والبطل"2، فقد سعى الوهراني في منامه إلى تقويض صور تجلي السرد

 $<sup>^{1}</sup>$  – ناصر شاكر الأسدي، الفضاء العجائبي في المنام الكبير للوهراني، مجلة حولية المنتدى، النجف، ع 15، 2018،  $^{1}$  ص 19

 $<sup>^{2}</sup>$  – دلال محمد طه وفاطمة البرادي، الانزياح العجائبي الساخر في أدب المنامات، مجلة اللغة العربية، الجزائر، مج  $^{2}$  356 ع $^{4}$ 4، 2019، ص  $^{2}$ 5

بهذه النمطية التي أبدعها الهمذاني وكرستها التقاليد السردية التخيلية، فمنامه يقوم على تقويض بناء السرد السائد بشتى أجناسه حتى المقامة<sup>1</sup>، فيجعل لنفسه دورا غير معهود في السرد، مه يتشكل هو كحكاية داخل سرده.

## ثالثا: نظربة السرد... النشأة والمسارات

#### 1. مفهوم السرد:

لايزال السرد في الدراسات النقدية الحديثة من أكثر المصطلحات إثارة للجدل، باعتبار المجالات المتعددة التي تتجاذبه في الساحة النقدية، والتي لم تستقر على مفهوم واحد له، باعتباره صبيغة من صبيغ الخطاب لا يمكن حصره في نوع أدبي واحد، فللسرد مفاهيم متعددة، يشمل من خلالها أشكالا تعبيرية عدة، فالسرد أداة للتعبير الإنساني، وليس صفة حقيقة موضوعية تقف في مواجهة الحقيقة الإنسانية، "وهو ما رآه الناقد هايدن وايت الذي تنبه إلى أن القضية الجوهرية في السرد تكمن في كيف نترجم المعرفة إلى أخبار، وكيف نحول المعلومات إلى حكي" معنى تحويل جمل من المعاني في شكل خصائص فنية ترتبط بالناس والزمان والمكان والأحداث الدائرة حولهم.

#### أ. السرد لغة:

وردت كلمة (سرد) كما جاء في لسان العرب لابن منظور بمفهوم التوالي والتتابع في الحديث، وهي بمفاهيم مختلفة، "السرد في اللغة: تقدمة شيء إلى شيء تأتي به متسقا بعضه في أثر بعض متتابعا، سرد الحديث ونحوه يسرده سردا إذا تابعه. وفلان يسرد الحديث سردا إذا كان جيد السياق له، وسرد القرآن: تابع قراءته في حذر منه، وسرد

 $^{2}$  عبد الرحيم الكردي، البنية السردية للقصة القصيرة، مكتبة الآداب، القاهرة، ط $^{2}$ 005، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{233}</sup>$  سنظر: محمد زيوش، تقنيات الراوي السردية عند الوهراني، ص $^{1}$ 

فلان الصوم إذا والاه وتابعه  $^{-1}$ . فالسرد يعني التتابع، كما وردت بمعنى النسج، فالسرد هو الربط المتقن بين أجزاء الشيء.

ويحتوي هذا التحديد اللغوي لابن منظور على ركائز ثلاث هي: الاتساق والتتابع وجودة السياق، إذ تعتبر هاته الركائز بمثابة العناصر الأساسية التي ينبني عليها مفهوم السرد.

وفي معجم الوسيط نجد "تسرد الشيء تتابع، يقال تسرد الدر وتسرد الدمع وتسرد الماشي: تابع خطاه و الحديث: كان جيد السياق له، وفي التنزيل العزيز وأن اعْمَل سَابِغَاتٍ وَقَدِّرْ فِي السَّرْدِ (سورة سبأ، الآية 11)، والشيء: تابعه ووالاه، يقال: سرد الصوم، ويقال سرد الحديث: أتى به على ولاء، سردًا: صار يسرد صومه" وفي معجم اللغة العربية المعاصرة جاء: سرد الشيء: تابعه ووالاه، وسرد الحديث رواه وعرضه والتتابع في الحكاية أو الرواية.

وتدل لفظة السرد في معجم الرائد على الإخبار، سياق الحديث أو القصة أو القراءة، وشيء أو أشياء سرد: متتابع أو متابعة 4، وفي المنجد يقال: "سرد سردًا وسِرادًا: الدرع: نسجها والجلد: خرزه والشيء: ثقبه، تسرد الدُر: تتابع في نظام، يقال: "تسرد دمعه كما تسرد اللؤلؤ"، أي تتابع في نظام، وسرد سردًا وسِرادًا: الحديث أو القراءة: أجاد سياقهما، والكتاب: قرأه بسرعة 5، السرد النتابع.

<sup>211</sup> سرد)، ص ابن منظور: لسان العرب، ج3، مادة (سرد)، ص -1

<sup>426</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، ط4، 2004، مادة (سرد)، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، القاهرة، مج1، ط1، 2008، مادة (س ر د)، ص 1055

<sup>439</sup> سري، مادة (سرد)، صحود، الرائد معجم لغوي عصري، دار العلم للملايين، ط7، 1992، مادة (سرد)، ص $^{4}$ 

<sup>5 -</sup> لويس معلوف، المنجد في اللغة الأدب والعلوم، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ط19، ص330

ويعرفه الرافعي بأنه "متابعة الكلام على الولاء والاستعجال به، وقد يراد به أيضا جدة سياق الحديث، وكأنه من الأضداد"<sup>1</sup>، فهو يشمل مفهوم التتابع الذي يعد تقنية لازمة له، وهو إلى ذلك مظهر تعبيري يعمل على تفعيل الكلمة للتواصل على صعيد الكتابة والمشافهة.

ويمكننا القول من خلال هذه التعاريف بأن السرد في معناه اللغوي تقديم الكلام بطريقة متتابعة ومنسجمة ومترابطة، يتسم بجودة السياق والتميز الأسلوبي.

#### ب. السرد اصطلاحا:

يُشكل السرد كمصطلح حديث مكونا لازما للنص السردي، يقوم على كل أنواع الكتابة إذْ هو "مصطلح عام يشمل على قص حدث أو أحداث أو خبر سواء كان ذلك من صميم الحقيقة أومن ابتكار الخيال" فهو يعني الإخبار أو الحديث عن واقعة تحتمل الحقيقة أو الخيال، وهذا الإخبار يكون كمنتج وهدف وفعل تكون بين السارد والمسرود له، حيث يتداخل مع مختلف أساليب الكتابة فهو موجود ضمن أنماط النصوص القصيصية كالسيرة والحكائية والأسطورة والأسمار.

فمصطلح السرد يُعد أساس أي عمل أدبي، فهو يمثل "الحكي أو القصّ المباشر من طرف الكاتب أو الشخصية في الإنتاج الغني، يهدف إلى تصوير الظروف التفصيلية للأحداث والأزمات، ويعني كذلك برواية أخبار تمت بصلة للواقع أو لا تمت، أسلوب في الكتابة تعرفه القصص والروايات والسير والمسرحيات"، فهو فن قصصي يتصل برواية الأحداث أو الأفعال التي تتعلق بالقص ضمن إطار خاص.

فمصطلح السرد عند النقاد العرب يقسم إلى قسمين، أين يصنف بوصفه قصة، فهو عملية سرد حكاية منطقية ترتبط فيها الأسباب بالمسببات، أي قص الأحداث، ومن جهة

مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ج2، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1974، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^2</sup>$  - نفلة حسن العزي، تقنيات السرد وآليات تشكيله الغني، قراء نقدية، دار غيداء، الأردن، ط1،  $^2$ 10، ص $^2$ 

 $<sup>^{245}</sup>$  مولاي على بوخاتم، مصطلحات النقد العربي السيماءوي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق،  $^{2005}$ ، ص

أخرى بوصفه خطابا، أين يقوم السارد بعملية السرد حين يروي حكاية، بمعنى هو فعل عملية الإنتاج للقصة.

فالسرد خطاب يخضع لمنطق الحكي والقص الأدبي، يقومه به السارد الذي هو ليس بالضرورة الكاتب، بل وسيط فني بين الأحداث والمتلقين<sup>1</sup>، وله العديد من التعريفات تتركز في كونه طريقة تروي القصة.

ويمكن القول إن "السرد هو فعل يقوم به الراوي (السارد) الذي ينتج القصة، وهو فعل حقيقي أو خيالي ثمرته الخطاب، ويشمل السرد على سبيل التوسع مجمل الظروف المكانية والزمنية والواقعية والخيالية التي تحيط به"<sup>2</sup>، فهو أشبه ما يكون بعملية الإنتاج التي "يمثل فيها الراوي دور المنتج، والمروي له دور المستهلك، والخطاب دور السلعة المنتجة"، وهي علاقة ثلاثية تتشكل حول الراوي والمروي له والخطاب المعروض والمتناول خلال هاته العملية.

فالسرد هو كيفية تقديم حكاية معينة من قبل الراوي، بأسلوب تخيلي، يعتمد فيه نظام تتابع الأحداث، فطريقة السرد التي تحكي بها القصة هي المقصود، ضمن "خطاب السارد أو حواره إلى من يسرد له داخل النص، فالسرد هو الطريقة" كما يعني "الفعل الذي تنطوي فيه السمة الشاملة لعملية القص" فينقل الحادثة من صورتها الواقعية إلى صورة لغوية، من خلال نسج الكلام بصورة الحكي.

والملاحظ أن السرد كمصطلح نقدي في العصر الحديث جامع لكل التجليات المتصلة بالحكي، تقابله مصطلحات متنوعة منها القصص والحكاية والأخبار والرواية ومختلف

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر: سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط $^{1}$ ، 1982، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  لطيف زيتونى، معجم مصطلحات نقد الرواية، مكتبة لبنان ناشرون (دار النهار)، لبنان، ط1، 2002، ص  $^{2}$ 

<sup>105</sup> – المرجع نفسه، ص -3

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الناصر هلال، آليات السرد في الشعر العربي المعاصر، مركز الحضارة العربية، القاهرة، ط $^{1}$ ،  $^{2006}$ ، ص

 $<sup>^{5}</sup>$  – آمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للنشر، لبنان، ط $^{201}$ ، ص $^{5}$ 

التجليات النصية<sup>1</sup>، فهو الحكي والمحكي لدى بعض النقاد، والسرد والمسرود لدى آخرين، واستحسن مولاي على بوخاتم "مصطلح السرد بالنظر إلى معيار شيوعه في الثقافة العربية"<sup>2</sup>، إذ يُشكل السرد مكونا لازما للنص ينظم أحداثه وشخصياته وفضاءاته وأزمنته، فهو فعل لا حدود له، يتسع ليشمل مختلف الخطابات.

#### 2. ماهية السرد عند النقاد الغربيين والنقاد العرب:

ظهر السرد في العصر الحديث مرتبطا بالأجناس الأدبية، مثل الرواية والقصة وغيرها مما أسهم في توسيع أفق السرد، إذ يعد فرعا من فروع الشعرية المعنية باستنباط الآليات الداخلية لمختلف الأجناس الأدبية.

بدأ علم السرد مع الشكلانيين الروس؛ وتعود إرهاصات ظهوره انطلاقا من عمل بروب \*(Propp.۷) الموسوم بـ(مورفولوجيا الخرافة)، الذي حلل فيه تراكيب القصص إلى أجزاء ووظائف، حصرها في 31 وظيفة في جميع القصص، والوظيفة عنده هي عمل الشخصية ، ويرى الشكلانييون الروس أن السرد "وسيلة توصيل القصة إلى المستمع أو القارئ، بقيام وسيط بين الشخصيات والمتلقي هو الراوي "4، من خلال إعادة تشكيل الواقعة الحقيقية أو الخيالية بكونها جوهر العملية السردية.

<sup>245</sup> صنظر: مولاي على بوخاتم، مصطلحات النقد العربي السيماءوي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المرجع نفسه، ص 246

<sup>\*</sup> بروب فلاديمير (1895–1970) باحث روسي مهتم بالموروث الشعبي، وعضو جماعة الشكلانيين الروس، صدرت له مورفولوجية الخرافة 1928 والشعر الملحمي الروسي 1955. (ينظر: عبد الله ابراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1992، ص 224)

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: يان مانفريد، علم السرد، مدخل إلى نظرية السرد، تر: أماني أبو رحمة، دار نينوى للنشر، دمشق، ط $^{1}$ ،  $^{2}$ 011، ص $^{2}$ 

<sup>4 –</sup> ميساء سليمان الإبراهيم، البنية السردية في كتاب الإمتاع والمؤانسة، منشورات الهيئة السورية للكتاب، دمشق، د.ط، 2011، ص 13

فالسارد المدرك للحكاية يقع على عاتقه انتقاء تقنيات توصيف الأفعال ونقلها للمتلقي، وهذا المعنى ذهب إليه تودروف(Todorov) في مفهومه للسرد الذي عرفه بعلم القصة  $^1$  في كتابه قواعد الديكاميرون، بقوله: إن السرد يقابل الخطاب وعليه فإن ما يهم العمل الأدبي عند مستوى السرد ليس ما يروى من أحداث، بل المهم هو طريقة الراوي في اطلاعنا عليها، فرغم تشابه القصص في الرواية الأساسية، فهي تختلف على مستوى السرد، بمعنى الطريقة في نقل القصة  $^2$ ، أي جانب الصياغة اللغوية، فالسرد والقصة في علاقة وتلازم دائم عبر الحكاية حيث لا سرد بدون قصة، وهو مفهوم كان في بداية تشكل الوعي بالسرد، المرتكز على الجانب التركيبي للغة.

إن النص السردي يتمظهر في عنصرين متكاملين متداخلين هما: الحكاية والخطاب، تمثل الحكاية فيه المتن الموضوعي بمكوناته من شخصيات وزمن ومكان وفعل منتج، حيث يرى جيرار جنيت(G.Genette) أن كلمة حكاية، تدل على المنطوق السردي أي الخطاب الشفوي أو المكتوب، الذي يضطلع برواية حدث أو سلسلة من الأحداث الحقيقية أو التخييلية<sup>3</sup>، فالحكي الخطاب، بمعنى أن علم السرد عنده مرتكز على الخطاب، وذلك لسبب هو أن القصة والسرد لا يمكن أن يوجدا إلا في علاقة مع الحكي، فهو لا يتم إلا من خلال حكيه قصة وإلا فلا يعتبر ذلك سردا، وهذا يعني أن السرد لا يوجد إلا بواسطة الحكاية، فهو عرض لتسلسل الأحداث أو الأفعال ضمن النص.

ويعرف رولان بارت(Barthes.R) السرد بقوله "إنه مثل الحياة نفسها عالم متطور من التاريخ والثقافة" 5 وهو ما يحيلنا إلى تعريف عام يصعب الإحاطة به، يجعل من السرد أداة

<sup>07</sup> سنظر: یان مانفرید، علم السرد، مدخل إلى نظریة السرد، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: عبد الناصر هلال، آليات السرد في الشعر العربي المعاصر، ص  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> ينظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، تر: محمد معتصم وآخرون، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2، 1997، ص37

 $<sup>^{4}</sup>$  – ينظر: يان مانفريد، المرجع السابق، ص  $^{0}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  – عبد الرحيم الكردي، البنية السردية للقصة القصيرة، مكتبة الآداب، القاهرة، ط $^{6}$ ، ط $^{5}$  ص

من أدوات التعبير الإنساني بعيدا عن سياقات أخرى. إذ يُعد من أهم التقنيات لنقل الأحداث والوقائع فهو عملية يقوم بها السارد ينتج عنها نص مشتمل على لفظ، بمعنى هو عملية إنتاج للخطاب، الذي يظهر من خلال أسلوب العرض والتناول، ويحيط بالفعل الذي يقوم به الراوي أو السارد، كما يعتبره أيضا رولان بارت بالمفهوم النقدي الحديث، رسالة يتم إرسالها من مرسل إلى مرسل إليه وقد تكون هذه الرسالة شفوية أو كتابية، فهو يرى أن "السرد تحمله اللغة المنطوقة شفوية كانت أم مكتوبة، والصورة ثابتة كانت أو متحركة، وبالإيماء "أ، أين يتجلى عنده في عدة أشكال لا حصر لها، بغض النظر عن الأساليب المختلفة.

أما فيليب هامون (Philippe Hamon) فيقدمه بتعريف دقيق بقوله: "إن السرد يروي أحداثا، وأفعالا في تعاقب مظهر زمني" فهو يشمل القصة والحكاية ومختلف النصوص مع اشتراط تعاقب الأفعال والأحداث ضمن فضاء زمني وحيز مكاني، أما غريماس فيرى أن الشخصيات هي التي تقوم بمهمة إنجاز الأفعال داخل البناء السردي، وذلك بقوله: "الخطاب السردي ذو طبيعة مجازية، تنهض الشخصيات بمهمة إنجاز الأفعال فيه" أي أن السرد ما تنجزه الشخصيات من أفعال.

في حين يعرفه بول فيرون (Paul VERON) بأن السرد نظام من العلامات المحكومة بنظم محددة، وميز جاتمان بين المحتوى وكيفية التعبير عنه، وخلص إلى القول بأن القصة هي محتوى التعبير السردي، أما الخطاب فهو شكل ذلك التعبير، فالأول يحيلنا على المتن كما يصطلح عليه أما الثاني فهو المبنى 4، حيث درس جاتمان \*(Gatman) السرد بوصفه وسيلة لإنتاج الأفعال السردية، فعده نوعا من وسائل التعبير، والمروي محتوى لذلك التعبير.

 $<sup>^{1}</sup>$  – أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث، رسالة ماجستير 2003، كلية التربية، جامعة بابل، العراق، ص 31

 $<sup>^{2}</sup>$  - دليلة مرسلي، مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص، دار الحداثة، دمشق، ط1، 1985، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – أحمد رحيم كريم الخفاجي، المرجع السابق، ص  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: عبد الرحيم الكردي، البنية السردية للقصة القصيرة، ص 12

والملاحظ مما سبق أن تعريفات النقاد الغربيين للسرد كثيرة وغير مستقرة، فلكل ناقد مصطلحات خاصة تختلف عند غيره، حسب زاوية رؤية كل ناقد للسرد، قاطعين تقدما كبيرا في الاشتغال على السرد والاهتمام به كمجال معرفي وتحليلي متنوع.

أما مفهوم السرد عند النقاد العرب فيتجلى من خلال مظهر الحكي عند لحميداني الذي يقوم على دعامتين أساسيتين 1:

أولاهما: أن يحتوي على قصة ما، تضم أحداثا معينة.

وثانيهما: أن يُعين الطريقة التي تُحكي بها تلك القصة، وتسمى هذه الطريقة سردا، ذلك أن قصة واحدة يمكن أن تُحكي بطرق متعددة، ولهذا السبب فإن السرد هو الذي يُعتمد عليه في تمييز أنماط الحكي بشكل أساس، فالحكي هنا لا يقوم إلا بارتباط وثيق بين وجود قصة تعرض لنا أحداثا هاته القصة، تُحكى (تسرد) بطريقة معينة.

# الراوي (السارد) القصة المروي له

إذن، يُعتمد على السرد في تمييز أنماط الحكي بمختلف أشكاله، ويتجسد السرد أفضل تجسيد في فن الرواية، فالرواية هي السرد، مثلما ذهبت إليه آمنة يوسف "فالروائي ينظم المادة الخام التي تتألف منها قصته ليمنحها شكلا فنيا، ناجحا ومؤثرا في نفس القارئ "2 هدفه إيصال فكرة للقارئ بمعالجة قضية تهم المجتمع.

أما سعيد يقطين فيعد السرد واحدا من القضايا والظواهر التي بدأت تستأثر باهتمام الباحثين والدارسين العرب، فالعرب في نظره مارسوا السرد والحكي كغيرهم من الأمم الأخرى بصور متعددة وأشكال مختلفة، ويقارن ظاهرة الوعى بالسرد كظاهرة نقدية من خلال التناص

<sup>\*</sup> جاتمان سيمور: باحث أمريكي من كتبه مقالات حول لغة الآداب، والقصة والخطاب: البنية السردية للراوية والفلم. (ينظر: عبد الله ابراهيم، السردية العربي، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، ص 225)

 $<sup>^{-1}</sup>$  حميد لحميداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط $^{-2}$ 000، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – آمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص 39

كمفهوم جديد في الدراسات الأدبية الحديثة، إذ جاء هذا المفهوم ليحدد ظاهرة نصية ويبررها في الوعي النقدي أ، ويعرفه في كتابه (الكلام والخبر) بأنه "فعل لا حدود له يتسع ليشمل الخطابات سواء كانت أدبية أو غير أدبية يبدعه الإنسان أينما وجد" أ، ويمكن حصر تجلياته في سرد القصة الذي يهتم بالمادة الحكائية وسرد الخطاب الذي يركز على ما يميز مادة حكائية على أخرى.

كما اعتبره عبد المالك مرتاض "نقل الحادثة من صورتها الواقعية إلى صورة لغوية"<sup>3</sup>، وهي نظرة تحيل السرد من النظرة اللغوية إلى اللفظية، كما نظر إليه ذات الباحث بأنه التتابع الماضي على وتيرة واحدة بإبراز أهم الخصائص السردية المتمثلة في الموالاة والاسترسال من خلال "إنجاز اللغة في شريط محكي يعالج أحداثا خيالية في زمان معين وحيز معين لشخص بتمثيله شخصيات يصمم هندستها مؤلف أدبى"<sup>4</sup>.

أما عبد الله إبراهيم<sup>5</sup> فالسرد عنده، الطريقة التي تحكى بها القصة، إذ هو "النسيج اللفظي المعبر عن حادثة متخيلة أو واقعية، وأنه يقترن براو يصدر عنه<sup>6</sup>، والنسيج اللفظي هذا الصياغة اللفظية كما عند تدوروف، والتعريف هذا دقيق وشامل لمختل التجليات الأدبية سواء الكتابية أو الشفاهية منها.

122–118 سعيد يقطين، السرد العربي مفاهيم وتجليات، رؤية للنشر، ط1، 2006، ص20 ساء 1

<sup>19</sup> سعيد يقطين، الكلام والخبر مقدمة السرد العربي، المركز الثقافي، بيروت، ط1، 1997، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  منة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  عبد المالك مرتاض، في نظرية الرواية بحث في تقنيات السرد، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ع  $^{240}$ ،  $^{998}$ ،  $^{250}$  ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – اختار عبد الله إبراهيم ثلاثة أنواع سردية هي الحكاية الخرافية (ألف ليلة وليلة) والسيرة الشعبية والمقامات، وبحث في تشكلها في النثر القديم لكشف الأنظمة السردية لها، حيث عد الناقد السرد مظهرا تعبيريا، ولهذا لم ينظر إلى السرد العربي بوصفه ركنا معرفيا محضا من أركان الثقافة العربية، وإنما نظر إليه بوصفه مظهرا إبداعيا تمثيليا، استجاب لمكونات تلك الثقافة (ضياء الكعبي، السرد العربي القديم، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 2005، ص512)

مبد الله إبراهيم، بنية الرواية والفلم، مجلة آفاق عربية، ع4، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1993، ص $^6$ 

فالسرد إذا عملية إجرائية تعمل على صياغة ما نريده بصورة تتجاوز حدود اللغة التي نتكلم بها، وإن كان السرد القصصي يتخذ من اللغة وسيلة له لا يستطيع الاستغناء عنها، فهو يحكي عن طريق اللغة السلوك الإنساني والحركات والأفعال والأماكن، وهي أدوات عالمية الدلالة بخلاف اللغة ذات الصبغة المحلية<sup>1</sup>، التي تتمظهر بتحويلها من التجربة إلى الحكى ضمن حيز اللغة الشامل، بعيدا عن صيغ الكتابات الأخرى.

فالمؤلف يمكن له التنويع بين الصيغ السردية التي تخدم أفكاره على لسان أبطاله أو الراوي أو على لسان الفعل نفسه، من سرد شفوي أو علامات وصور وحتى إشارات.

كما يعتبر السرد كخيار إبداعي يتم من خلاله "تحويل الحكاية إلى قصة فنية، وهو يشمل الراوي والمنظور الروائي وترتيب الأحداث" التي تُعرض ضمن صيغ الخطاب، فهو بوسائطه وأنواعه المتعددة إحدى طرق نقل الأفكار والقيم، وهو ما أشار له حميد لحميداني في تحديده لمفهوم السرد بأنه "الكيفية التي تروى بها القصة عن طريق هذه القناة نفسها، وما تخضع له من مؤثرات، بعضها متعلق بالراوي والمروي له والبعض الآخر متعلق بالقصة ذاتها" فهي لا تعرف بمضمونها فقط وإنما بالطريقة التي يختارها الروائي ليقدم بها أحداث المتن الحكائي.

أما ميساء سليمان الإبراهيم فتعرفه بأنه "إعادة تشكيل الواقعة سواء أكانت حقيقية أم متخيلة من خلال مكونات اللغة المنطوقة أو المقروءة أو المكتوبة، في عملية صياغة وعرض وإعادة إنتاج، وفق نظام يحدده السارد"4، معتبرة تشكيل الحبكة وإظهار الأحداث ضمن نظام زمني جديد، بما يتلاءم وتضمين الرؤى والدلالات ينسجم مع مستويات النص.

 $<sup>^{1}</sup>$  – ينظر: عبد الرحيم الكردي، البنية السردية للقصة القصيرة، ص  $^{1}$ 

الميف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية، ص $^{2}$ 

<sup>45</sup> صميد لحميداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ميساء سليمان الإبراهيم، البنية السردية في كتاب الإمتاع والمؤانسة، ص 12

ويمكن أن نستنتج أن السرد هو الطريقة التي يستخدمها السارد للتعبير عن الأحداث والوقائع التي وردت في المتن الحكائي، حقيقية كانت أم خيالية، يتكفل بسردها مجموعة من الشخصيات الحكائية التي يوظفها السارد من نسج خياله في عمله الروائي، باعتبار أن "الأحداث التي تقع أو التي يقوم بها أشخاص تربط فيما بينهم علاقات، وتحفزهم حوافز تدفعهم إلى فعل ما يفعلون" فإذا كان السرد هو الحديث أو الإخبار كمنتج وهدف وفعل وبنية وعملية بنائية، لواحد أو أكثر من واقعة حقيقية أو خيالية، من قبل الساردين للمسرود لهم، فمثلا نصوص "كل البشر ميتون وسقراط ميت" و "الأزهار حمراء وبنفسجية وزرقاء و"السكر حلو" لا تؤلف سردا لأنها لا تعرض أية واقعة، وكذلك التمثيل الدرامي لا يؤلف سردا لكون وقائعه تحدث مباشرة على المسرح في المقابل فإن نصوصا قد لا تكون مهمة من قبيل "قام الرجل بفتح الباب" و "الكأس سقطت على الأرض" تعتبر سردا لأنها وقائع

# 3. السرد النشأة والمصطلح:

شكل السرد مجالا معرفيا خصبا، تناولته مختلف النظريات الغربية بالبحث والدراسة، لما يتميز به من تداخل وانفتاح على مختلف الأجناس الأدبية، وانطلاقا من كونه "فعلا لا حدود له، يتسع ليشمل مختلف الخطابات سواء كانت أدبية أو غير أدبية "، يجمع الدارسون والنقاد على أن مصطلح السرديات أو علم السرد (Narratology) والمكون من مقطعين، هما: (Narrato) بمعنى السرد و (logy) بمعنى علم.

43 منى العيد، تقنيات السرد الروائى فى ضوء المنهج البنيوي، دار الفرابي، بيروت، ط $^{1}$ 010، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: جيرالد برنس، المصطلح السردي، تر: عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط $^{1}$ ،  $^{2}$ 003، ص $^{3}$ 145.

<sup>19</sup> سعيد يقطين، الكلام والخبر مقدمة للسرد العربي، ص $^{3}$ 

ويعتبر الشكلانيون الروس أول من وضعوا اللبنات الأولى لعلم السرد، انطلاقا من الباحث الروسي بروب الذي استقام على جهوده مبحث السردية في تيارها الدلالي<sup>1</sup>، بعمله (مورفولوجيا الخرافة)\* عام 1929م، وبحثه في "أنظمة التشكل الداخلي للخرافة، مستخلصا القواعد الأساسية لبنيتها السردية والدلالية"<sup>2</sup>، أين يعد هذا الكتاب من أهم الكتب النقدية في مجال السرد، فصار مثالا ملهما لجيل من السرديين في توسيع وتطوير مفهومها، أمثال جيرار جينيت(Genette G) وغريماس\*(A greimas j A) وتدوروف(Todorov T)، أو ما يعرف "بذرية بروب"\*، لينتقل بعدها من الشكلانيين إلى جيل البنيويين الذي وضعوا لعلم السرد مفهوما مغايرا.

ويعود الفضل في اشتقاق مصطلح (Narratology) إلى البلغاري تدوروف (Todorov) ويعود الفضل في اشتقاق مصطلح (Narratology) إلى البلغاري تدوروف (1969م، الذي "اقترح التسمية لعلم لما يوجد وقتها وهو علم الحكي" للدلالة على الاتجاه النقدي الجديد الخاص بدراسة السردية، ثم جاء جيرار جنيت الذي رسخ من مكانة السرديات، انطلاقا من كتابه (خطاب الحكاية) عام 1972م. وفيه جرى تثبيت مفهوم السرد وتنظيم حدود السردية 4، التي اعترف بها نقديا ورسخ من مكانتها، وإشاعتها في النقد الحديث.

حيث يبقى جيرار جنيت من بين أوائل النقاد الذين أدخلوا بعض المصطلحات السردية، مقدما بذلك "تأطيرا منظما لأسس السرد الفنى، خلال وقوفه على كلمة "قصة" في اللغات

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية -واقع وآفاق- مجلة الراوي، السعودية، ع21، 2009، ص 29

<sup>\*</sup> مورفولوجيا الخرافة: يُعد هذا الكتاب من أهم الكتب النقدية في مجال علم السرد، حاول من خلاله فلاديمير بروب دراسة وتفكيك الحكاية وتحديد أهم الوظائف التي تقوم بها شخصيات الحكاية والتي حصرها في 31 وظيفة.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية -واقع وآفاق، ص  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> غريماس: باحث فرنسي في علم الدلالة والسردية ولد 1917، صدر له علم الدلالة البنيوي وسيمائية السرد والنص، والعلامة واللغة والثقافة. (عبد الله ابراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، ص 225)

<sup>\*</sup> أطلق روبرت شولز اسم ذرية بروب على غريماس وبريمون وتدوروف وجنيت الذي التقطوا رأس الخيط من بروب.

 $<sup>^{2}</sup>$  - يوسف وغليسي، السرديات والشعريات، منشورات مخبر السرد العربي، جامعة قسنطينة، ط $^{2}$ 000، ص

 $<sup>^{29}</sup>$  عبد الله إبراهيم، المرجع السابق، ص  $^{4}$ 

الأوروبية، مستخلصاً ثلاثة معانٍ: أوضحها وأقدمها هو الملفوظ السردي، مكتوباً أم شفهياً، والثاني المضمون السردي والمعنى الثالث: الحدث أن فيما يذهب عبد العالي بوطيب، إلى القول بغياب ضوابط علمية واحدة وموحدة في إيجاد المقابلات المصطلحية العربية بالاعتماد تارة على الترجمة وتارة أخرى على التعريب أو الشرح، حيث يُقر بوضع "ثلاثة مقابلات عربية لمصطلح (Narratologie) هي: السّرديات، علم السّرد ونراتولوجيا، دون احتساب التنويعات المختلفة التي تلحقها بفعل استبدال جذر (سرد) بحكي وقصّ ورواية 2. مما يضفي على المصطلح فوضى مصطلحية كبيرة كما يشير.

و المنحى نفسه ذهب إليه عبد الله إبراهيم، حيث قال بعدم انتظام أفق مشترك لنظرية السردية العربية تُمكن النقاد العرب من تحليل أدبهم، مؤكدا على إخفاقهم "في الاتفاق على اقتراح نموذج عام يستوعب عملية التحليل السردي للنصوص، أو حتى نماذج جزئية تصلح لتحليل مكونات البنية السردية، مثل أساليب السرد ووسائله، وبناء الشخصية والأحداث، والخلفيات الزمانية والمكانية "3، مما يخلق فوضى 4 اصطلاحية كبيرة لدى القراء، ويوسع الاختلاف في إدراك مفاهيم السردية الجديدة.

فالدراسات السردية لم تتفق بشأن ترجمة مصطلح (Narratologie)، فتنوعت الترجمات واختلفت، فترجم هذا المصطلح إلى علم السرد أو علم الحكاية أو علم القص أو نظرية القصة أو السرديات وحتى السردلوجيا، لتبقى السرديات المصطلح الأكثر شيوعا بين ما ذكر.

 $^{-1}$  مولاي على بوخاتم، مصطلحات النقد العربي السيماءوي، ص  $^{-1}$ 

عبد العالي بو طيب، إشكالية المصطلح في النقد الروائي العربي، صحيفة الجزيرة، العدد (10815) بتاريخ الخميس  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – الفوضى الاصطلاحية فيما يتعلق بالمفاهيم السردية، هي جزء من الفوضى الاصطلاحية الأدبية الحديثة، التي لم يستقر أمرها في الثقافة العربية إلا بصورة جزئية، كما في مصطلح علم اللغة والألسنية واللسانيات، والبنيوية والشعرية والتفكيكية والخطاب. (ينظر: عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية –واقع وآفاق – ص32)

وهنا لابد من الانتباه إلى بعض المصطلحات السردية والتي تشكل حجر الأساس في الدراسات السردية، ومن ذلك التمييز بين السرد العام والسرد الخاص، فالمعنى العام يدل على مجموعة من التقنيات التي تجعل من العمل الأدبي نصا أدبيا، والمعنى الخاص يدل على ما يجعل النص سردا يتميز عن الوصف أو الحوار  $^1$ , والحال كذلك فيما يتعلق بالمتن الحكائي والمبنى الحكائي، باعتبارهما من أهم الإنجازات في هذا الباب $^2$ , فالمتن الحكائي هو مجموعة الأحداث المتصلة فيما بينها والتي يقع إخبارنا بها خلال العمل، أما المبنى الحكائي فيتألف من نفس الأحداث غير أنه يراعي نظام ظهورها في العمل.

وتناول رولان بارت باعتماده على نظرية المستويات طرائق السرد، متجاوزا النقد التقليدي باستناده على عناصر ثابتة تظهر من خلال اللغة والأسلوب، معتبرا أن البنية كيان مستقل تُنظمه علائق داخلية، مبينا أن المستويات السردية هي عبارة عن وظائف وأفعال وسرد وقصة أما جيرار جينيت فقد عمل على إعادة صياغة مفاهيم سردية مثل القصة والخطاب والسرد باستيعاب مقولات سابقة، ويحدد في كتابه الشهير "خطاب الحكاية" ثلاثة مفاهيم رئيسية هي (الحكاية والقصة والسرد)، حيث صب اهتمامه على فعل السرد "فيربط جينيت بين الحكي والسرد، ويقوم الخطاب السردي عنده على العلاقة بين الحكاية والقصة، وبين السرد والقصة والشكل التالى يوضح نمط هذه العلاقة:

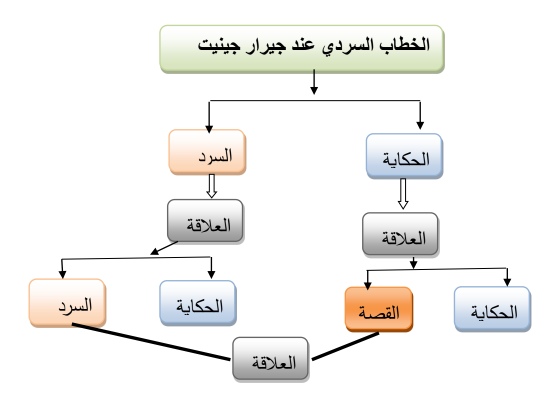
ا م

<sup>17 -</sup> ينظر : صفاء المحمود، بنية الزمان والمكان في روايات خيري الذهبي، ص $^{-1}$ 

<sup>17</sup> ص ينظر: المرجع نفسه، ص -2

 $<sup>^{3}</sup>$  سنظر: ميساء سليمان الإبراهيم، البنية السردية في كتاب الإمتاع والمؤانسة، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  مراد عبد الرحمن مبروك، آليات المنهج الشكلي في نقد الرواية، دار الوفاء، الإسكندرية، مصر، ط $^{1}$ ،  $^{2002}$ ، ص



و هكذا نجد أن جنيت يُعنى بالسرد ولكن من خلال علاقته بالحكاية  $^{1}$ 

# الشكل (01)

# 4. السرديات المفهوم والاتجاهات:

يعد مصطلح السرديات (Narratology) من المصطلحات التي دخلت دائرة التوظيف النقدي تحت تأثير البنيوية، هدفه توفير الوصف المنهجي لخصائص النصوص السردية لدراسة السرد وبنيته<sup>2</sup>، فقد ظهرت السردية بوصفها "المبحث النقدي الدقيق الذي يهدف إلى تحليل النصوص السردية في أنواعها وأشكالها المختلفة، فالسردية وليدة الدقة التحليلية للنصوص، فهي ليست جهازا نظريا ينبغي فرضه على النصوص، وإنما هي وسيلة

<sup>32</sup> مراد عبد الرحمن مبروك، آليات المنهج الشكلي في نقد الرواية، ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: يان مانفريد، علم السرد، مدخل إلى نظرية السرد، ص  $^{2}$ 

للاستكشاف المرتهن بالقدرات التحليلية للناقد $^1$ ، ومدى تمكنه من استخلاص مختلف القيم الدلالية والغنية التي تسكن أغوار النصوص.

وتُعد السرديات فرعا من الشعرية التي تنظر في "مجموع الصفات المتعلقة بالسرد، والأحوال الخاصة به، والتجليات التي تكون عليها مقولاته الأساسية، وكافة الممارسات النقدية الخاصة به "2"، فتجعل من الخطاب السردي موضوعا تدرسه من جوانبه البنائية والأسلوبية.

وهو ما ذهب إليه عبد الله إبراهيم، بقوله: "إن السردية تبحث في مكونات البنية السردية للخطاب من راو ومروي ومروي له، ولما كانت بنية الخطاب السردي نسيجا قوامه تفاعل تلك المكونات، أمكن التأكيد أن السردية، هي: العلم الذي يُعنى بمظاهر الخطاب السردي، أسلوبا وبناء ودلالة "3، فيما يذهب البعض بجعلها تُعنى بدراسة النظم الداخلية للأجناس الأدبية.

وهنا تحيلنا مونيكا فلودرنك (Fludernik Monika) إلى دراسة السردية بوصفها "جنسا أدبيا، موضوعها هو وصف المتغيرات والثوابت والتركيبات الأنموذجية للسرد"<sup>4</sup>، فالسردية هدفها السعي إلى وصف خصائص الكفاءة السردية، من خلال تحليل مكونات النص السردي وبيان خصائصه، والبحث في طبيعة النصوص وشكلها ووظيفتها<sup>5</sup>، بعيدا عن كافة الوسائط التي تقدمها.

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية  $^{-1}$ 

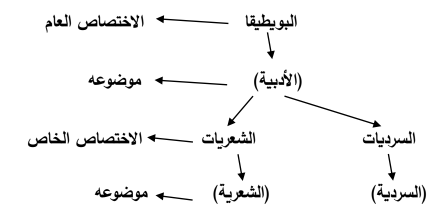
<sup>22</sup> عبد الله إبراهيم، موسوعة السرد العربي، ج1، مؤسسة مجد بن راشد آل مكتوم، الإمارات، ط1، 2016، ص22

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الله إبراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1992، ص09

 $<sup>^{4}</sup>$  – صباح غرايبية، بنية السرد في الشعر العربي القديم، من خلال ديوان الحماسة، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة منتوري –قسنطينة 1 – مذكرة دكتوراه، موسم 2014/2013، ص 15

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – ينظر: المرجع نفسه، ص 16

واعتبر موضوع السرديات أو علم السرد هو السردية، أي تلك الخصائص التي تجعل من الخطاب السردي سردا أو متسما بالسرد، الذي هو اختصاص جزئي يهتم بسردية الخطاب السردي ضمن علم كلي هو البويطيقيا التي تعنى به أدبية الخطاب الأدبي بوجه عام 1، والمخطط الآتي الذي يستعين الباحث سعيد يقطين بترسيمه، يوضح موقع علم السرد من البويطيقيا \* -بحسب تعبيره-:



# الشكل02: مخطط يقطين يوضح موقع السرديات من البويطيقيا2

وقد ساهم الاهتمام بأوجه الخطاب السردي في ظهور تيارين بارزين في السرديات هما<sup>3</sup>:

 $<sup>^{1}</sup>$  – ينظر: سعيد يقطين، الكلام والخبر مقدمة للسرد العربي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1997، ص

<sup>\*</sup> وتعرف بالشعريات (poétics) وهي مفهوم حاول اللسانيون والنقاد العرب نقله إلى العربية، فلم يتّفقوا على تسميته تسمية واحدة، من ذلك أنّ بعضهم سمّاه: "الإنشائية"، أو "الأدبية"، والبعض الآخر سمّاه "الشعرية"، وهناك من أطلق عليه مصطلح "الشاعرية"(ينظر: عبد الله مجد الغذّامي، الخطيئة والتكفير، ص18)، فمزّقت هذه الاختلافات جوانب العلم وأضاعت الغاية المرجوّة، فاختلف القرّاء في فهم كنهه، وأعرض عنه المبتدئون، أمًا نحن فننظر إلى « poétics » على أنّه مفهوم لساني حديث يتكوّن من ثلاث وحدات (poeim)، وهي وحدة معجمية (lexeme) تعني في اللاتينية "الشعر" أوالقصيدة، واللاحقة (ic) وهي وحدة مرفولوجية (morphème) تدلّ على النسبة، وتشير إلى الجانب العلمي لهذا الحقل المعرفي، واللاحقة (s) الدالة على الجمع، وتركيبها يعطي علوم الشعر. (ينظر: رابح بحوش، الشعريات والخطاب، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، الملتقى الدولي الأول في تحليل الخطاب يومي 11 إلى 13 مارس 2003، ص 60)

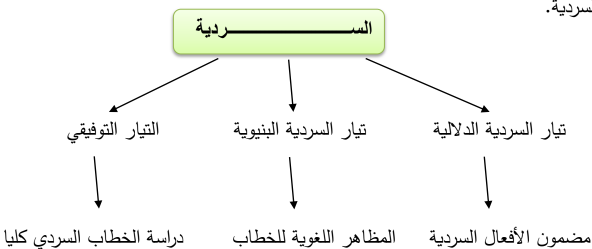
 $<sup>^2</sup>$  – سعيد يقطين، المرجع السابق، ص  $^2$ 

 $<sup>^{09}</sup>$  عبد الله إبراهيم، موسوعة السرد العربي، ج1، المؤسسة العربية للنشر، بيروت، ط ج،  $^{2008}$ ، ص

تيار السرديات الدلالية: وتهتم بمضمون الأفعال السردية، دونما اهتمامها بالسرد الذي يكونها، بل بالمنطق الذي يحكم تعاقب تلك الأفعال، ويمثل هذا التيار بروب وبريمون وغريماس.

تيار السرديات البنيوية: وتهتم بالمظاهر اللغوية للخطاب، وما ينطوي عليه من رواة وأساليب سرد، ورؤى، وعلاقات تربط الراوي بالمروي، ويمثل هذا التيار، بارت وجنيت وتودوروف.

وقد حاول بعض الباحثين التوفيق بين هذين التيارين مثلما ما يشير إلى ذلك عبد الله إبراهيم، من خلال العمل على دراسة الخطاب السردي بصورته الكلية، وعلى رأسهم جاتمان الذي اهتم بالبنية السردية عامة، وبرنس الذي اتجه إلى مفهوم التلقي الداخلي في البنية السردية.



الشكل 03: تيارات السردية<sup>1</sup>

# 5. أنواع ومظاهر السرد:

يتكون السرد في مجمل أشكال المحكي عموما من عنصرين أساسيين هما: السرد بمعنى خطاب الأحداث والعرض كخطاب للأقوال، ويقسمه سعيد يقطين إلى قسمين هما<sup>2</sup>:

46 سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط $^2$  سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط $^2$ 

77

\_

 $<sup>^{23}</sup>$  سعيد يقطين، الكلام والخبر مقدمة للسرد العربي، ص  $^{1}$ 

السرد: وهو تلخيص الأحداث والأوصاف والأقوال على لسان السارد

العرض: وذلك عندما تقدم الشخصيات أنفسها عن طريق الحوار أي دون وساطة السارد.

وفي هذا السياق يعتمد جيرار جنيت نظاما سرديا شاملا من خلال تمييز أنواع الحكي إلى $^{1}$ :

- 1. الحكي بمعنى الملفوظ السردي: وهو الخطاب الشفوي أو الخطي الذي يتعهد أن يخبر حدثا أو سلسلة من الأحداث.
  - 2. الحكي بمعنى تتابع الأحداث (واقعية أو خيالية)
  - 3. الحكي بمعنى الحدث الكلامي أو الفعل السردي

كما يحدد ثلاث أبعاد أو مظاهر في إطار تمييزه لمعاني السرد وهي $^2$ :

- 1. الحكاية: وتطلق على المفهوم السردي أي على المدلول.
  - 2. القصة: وتطلق على النص السردي وهو الدالّ.
- 3. **القصّ (السرد)**: ويطلق على العملية المنتجة ذاتها، وبالتالي على مجموعة المواقف المتخيلة المنتجة للنصّ السردى.

والقصة بمعنى الحكي أي الملفوظ أو الخطاب أو النص السردي ذاته، أما القص فيقصد به السرد الذي يعتبر الفعل السردي المنتج.

### 6. عناصر ومكونات السرد:

يتكون السرد بنائيا من عدة مكونات وعناصر، تتضافر فيما بينها من راوٍ ومروي ومروي له، وهي التي تقوم عليها البنية السردية للرواية، "فالرواية على اعتبار أنها رسالة كلامية (مروي) تحتاج إلى مرسِل وهو الراوي وإلى مرسَل إليه المروي له أو المتلقي، تروى

التعريفات النقد العربي السيماءوي، ص246 (العناوين من وضع المؤلف والتعريفات الختصار وتصرف منا)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ينظر: المرجع نفسه، ص 246

عن طريق هذه القنوات نفسها أو عن طريق هذه المكونات السردية  $^{1}$ ، وسنتطرق هنا إلى أبرز العناصر التي تنطلق منها تقنيات السرد الروائي والتي تتمثل فيما يلي:

الحبكة: والحبكة تقوم على تصاعد الأحداث ضمن الزمن السردي بالشحن النفسي المتزايد للشخصيات مما يخلق بعدا آخر للعقدة، وفي تفسيره لمفهوم الحبكة وعلاقتها بالسرد يقول فورستر "لقد عرَّفنا القصة سابقا بأنها سرد حوادث مُرتبة حسب التسلسل الزمني، أما الحبكة فهي أيضا سرد حوادث مع تركيز الاهتمام على الأسباب "2 فهو يربط هنا بين الحبكة وعنصري الدهشة والغموض بعيدا عن التضليل.

الشخصيات: هي أحد أركان السرد الأساسية حيث يعتبر رولان بارت بأنه "لا يوجد سرد في العالم دون شخصيات"، فالشخصيات هي من تقوم بالأحداث وتنهض بمهمة إنجاز الأفعال داخل المتن الحكائي، ضمن تفاعل بين العلاقات التي تربط مختلف الشخصيات ببعضها البعض، سواء كانت هاته الشخصيات ثانوية أو رئيسية.

الزمن: وهو الوعاء الذي يحمل كافة العناصر، إذ يعتبر الزمن في الدراسات النقدية الحديثة عنصرا مهما وركنا أساسيا تنطلق منه أبرز التقنيات السردية المتعددة، "لأن الوجود هو الحياة، والحيلة هي التغير والتغير هو الحركة والحركة هي الزمان فلا وجود إذن إلا بالزمان "4، باعتباره يعطي الحياة لبقية مكونات السرد، فتتابع السرد تقتضي وجود الزمن، ويرى تدوروف "أن زمن الخطاب زمن خطي يخضع لنظام كتابة الرواية، في حين أن زمن الحكاية زمن متعدد الأبعاد يسمح بوقوع أكثر من حدث في آن واحد" ويُقدم لنا جيرار جنيت تصنيفا ثلاثيا لمستويات الزمن السردي هي النظام والمدة والتواتر 6، يبرز لنا من

<sup>40-39</sup> ص ص النظرية والتطبيق، ص ص -1

<sup>15</sup> صميد لحميداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – رولان بارت، مدخل إلى التحليل البنيوي للقص، مجلة العرب والفكر العالمي، ع $^{3}$ ، بيروت، 1989، ص 19

<sup>4 -</sup> باديس فوغالي، الزمان والمكان في الشعر الجاهلي، عالم الكتب الحديث، الأردن، 2008، ص 159

 $<sup>^{5}</sup>$  – آمنة يوسف، المرجع السابق، ص  $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  – ينظر: المرجع نفسه، ص 32

خلالها تقنيات الوصف واسترجاع الماضي واستباق الأحداث أو ترتيبها أو تسريعه و حذفه وغيرها...

المكان: هو حيز يدرك حسيا، ويعتبر المسرح العام الذي تتحرك فيه الشخصيات والأحداث، حيث لا تقل أهميته عن أهمية الزمن، "وإذا كانت الرواية في المقام الأول فنا زمانيا...فإنها من جانب آخر، تشبه الفنون التشكيلية في تشكيلها للمكان"، فالمكان يعد "من أهم المكونات الأساسية التي يبنى عليها السرد، وهو موضوع يخلقه الروائي بجميع أجزائه ليصبح عنصرا مهما يسهم في خلق المعنى داخل الراوية، وتنوع دلالات المكان وأبعاده حسب تعدد الموضوعات التي يعالجها الكاتب"، ومن هذه الأبعاد نجد البعد الزمني التاريخي الذي يستدعي بالضرورة تلازم عنصري الزمن والمكان فيه، والبعد الاجتماعي والبعد الأسطوري الذي يحتمل أمكنة ذات دلالة أسطورية لشحن النصوص.

الأحداث: وتتمثل في سلسلة من الوقائع المتتابعة والمتداخلة والتي تتولد نتيجة العلاقات التي تربط الشخصيات ببعضها، إذ تعتبر الأحداث العمود الفقري لمجمل العناصر المكونة للسرد. المروي: ويقصد بها الرواية أو المتن الحكائي ويبرز من خلالها ثنائية الراوي والمروي له، "ويبرز طرفا ثنائية المبني/المتن الحكائي لدى الشكلانيين الروس، كما يبرز طرفا ثنائية الخطاب/الحكاية، أو السرد/الحكاية لدى السردانيين اللسانيين كتودوروف وجينيت على اعتبار أن السرد (المبنى) هو شكل الحكاية (المتن)"، والسرد والحكاية يشكلان وجها المروي المتلازمان في بنية الرواية.

 $\frac{1}{1}$ منة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص  $\frac{1}{1}$ 

<sup>58</sup> عجوج فاطمة الزهراء، أهمية السرد في تشكيل بنية النص، مجلة دراسات معاصرة، تيسمسيات، ع2017، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  – آمنة يوسف، المرجع السابق، ص

السارد: يعتبر مصطلح السارد كبديل عن الكاتب والراوي والقاص، وهو في اللغة من يتابع الحديث، حيث يعرفه علواش بأنه "الشخص الذي يصنع القصة ووسيط بين الأحداث ومتلقيها وسارد الرواية وسيط فني، يلازم ضمير المتكلم، في الغالب"1

المسرود له: هو مصطلح دقيق عن مصطلحات المتلقي والقارئ والمروي له، إذ يعتبر "قارئ متوهم في الغالب، يحدده بارت في الشخص الذي نصنع له قصة في تعارض مع السارد"2.

#### 7. مستويات السرد:

يفرق جيرار جنيت في هذا السياق بين السرد الابتدائي أو السرد من الدرجة الأولى والسرد من الدرجة الثانية، فكتابة المؤلف للراوية يمثل عمله هذا سردا ابتدائيا للحكاية ، في حين أخذه للكلمة داخل هاته الرواية كشخصية أو حتى الراوي نفسه ليقص حكاية أخرى فذلك هو السرد من الدرجة الثانية، حيث تنتج من خلال هذا التباين، علاقة بين هاته المستويات تتعلق بأحداث السرد، وهي 4:

# علاقة/وظيفة تفسيرية:

وهي أول علاقة سببية مباشرة بين أحداث السرد الابتدائي وأحداث السرد من الدرجة الثانية، تضفي على السرد الثانوي وظيفة تفسيرية، من خلال ما ترويه شخصية لشخصية ثانية من شخصيات السرد الابتدائي تسلسل الأحداث التي حملت شخصية ثالثة إلى وضعها الراهن ضمن مستوى السرد الابتدائي، بحيث يكون سرد الاحداث سردا من الدرجة الثانية.

<sup>111</sup> سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> سمير المرزوقي وجميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة تحليلا وتطبيقا، دار الشؤون الثقافية العامة، آفاق عربية، بغداد، العراق، د ط، 1981، ص 100

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -ينظر: المرجع نفسه، ص 101

#### علاقة أغراض:

وهي علاقة لا تتضمن استمرارية مكانية -زمانية بين السرد؛ بل هي علاقة تباين أو مجانسة، كأن تروي لنا طفولة بطل تميزت بالشجاعة النادرة ضمن نطاق السرد الابتدائي، ثم نروي في نطاق سرد ثانوي طفولة عنترة بن شداد وأعماله الفذة كبطل وشخصية شجاعة.

# 8. أنماط وأساليب السرد:

تتعدد أنماط السرد وأساليبه ومظاهره بتعدد الرؤى وزوايا النظر، انطلاقا من "كون السرد وسيلة بناء لا غير "1"، وفي هذا الصدد يمكن أن نميز أربعة أنماط من السرد القصصي، وهي2: السرد التابع هو السرد الذي يقوم فيه الراوي بذكر أحداث ماضية وقعت قبل زمن السرد، والسرد المتقدم هو سرد استطلاعي، يتواجد غالبا بصيغة المستقبل وهو نادر في تاريخ الأدب، والسرد الآني هو سرد في صيغة الحاضر معاصر لزمن الحكاية، والسرد المدرج: وهو النوع الأكثر تعقيدا وينتج عن أطراف عديدة بين فترات الحكاية.

ويضاف إلى ذلك ما يُميزه الشكلاني الروسي توماتشفسكي \*(Tomashevsky.B) بين نمطين من السرد<sup>3</sup>: سرد موضوعي وسرد ذاتي، حيث نجده يتحدث عنهما بشرح مستفيض بقوله: "هكذا يوجد نمطان رئيسيان للحكى: سرد موضوعى، وسرد ذاتى.

ففي نظام السرد الموضوعي يكون الكاتب مطلعا على كل شيء، حتى الأفكار السردية للأبطال، أما في نظام السرد الذاتي، فإننا نتتبع الحكي من خلال عيني الراوي (أو طرف مستمع) متوفرين على تفسير لكل خبر: متى وكيف عرفه الراوي (أو المستمع) نفسه "4، وفي

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الله إبراهيم، المتخيل السردي مقاربة نقدية في التناص، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1990، ص  $^{-1}$ 

<sup>97 -</sup> ينظر: سمير المرزوقي وجميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة تحليلا وتطبيقا، ص $^2$ 

<sup>\*</sup> بوريس توماتشفسكي (1957–1890) يُعد من أهم الشكلانيين الروس الذين اهتموا بتاريخ الأدب الروسي وبالأسلوبية وعلم السرد، كان عضوا في الحلقة اللسانية بموسكو، خلف مجموعة من الكتب، مثل: (عن النظم) و (نظرية الأدب) و (الكاتب والكتاب) و (الشعر واللغة)، و (الأسلوبية والعروض)

<sup>46</sup> صميد لحميداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> آمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص 42

هذا السياق تنشأ جملة من التقنيات المتعددة كوجهات النظر الآحادية والثنائية والمتعددة إلى تقنيات الراوي بضمير الأنا أو الهو، ويمكن للنظامين أن يختلطا ففي السرد الموضوعي يتتبع الراوي عادة مصير شخصية معينة، وينتقل انتباهنا من شخصية إلى أخرى بطريقة متتابعة، وهكذا يكون البطل هو الخيط المرشد للسرد<sup>1</sup>، فالسرد الموضوعي لا يتدخل الكاتب في عملية تقسير الأحداث وإنما مقابلا للراوي، مع اطلاعه على كافة الأحداث والأفكار التي ترتبط بشخصيات المتن.

في حين يتتبع السرد الذاتي حكي الأحداث من وجهة نظر الراوي، الذي يقدم تأويلا من زاوية محددة يفرضها على القارئ بتوجيهه ودعوته للاعتقاد والأخذ بها كما يحدث في الروايات ذات الإشكالات المفتوحة كالروايات الرومنسية.

ويقابل أسلوب السرد الموضوعي والسرد الذاتي، ثنائية الرؤية السردية عند الناقد الفرنسي "تودوروف" المختزلة في الرؤوية الخارجية والرؤية الداخلية.

أما في سياق تحديد الأساليب السردية فاقترح الباحث صلاح فضل فرضية أولية بوجود ثلاثة أساليب رئيسية في السرد العربي خاصة، من منظور المادة المقدمة المرتبطة بحركة اللغة والحوار، وثنائية الزمان والمكان المتمثلان في مادة الرواية وحجمها، وهي2:

الأسلوب الدرامي: ويعرفه بأنه يسيطر فيه الإيقاع بمستوياته المتعددة من زمانية ومكانية منتظمة، ثم يعقبه في الأهمية المنظور وتأتى بعده المادة.

الأسلوب الغنائي: وتصبح الغلبة فيه للمادة المقدمة في السرد حيث تتسق أجزاؤها في نمط أحادي يخلو من توتر الصراع، ثم يعقبها في الأهمية المنظور والإيقاع.

الأسلوب السينمائي: ويفرض فيه المنظور سيادته على ما سواه من ثنائيات، ويأتي بعده في الأهمية الإيقاع والمادة.

 $^{2}$  صلاح فضل، أساليب السرد في الرواية العربية، دار دراسات للثقافة والنشر، ط1، 2003، ص $^{2}$ 

<sup>29 -</sup> ينظر : مراد عبد الرحمن مبروك، آليات المنهج الشكلي في نقد الرواية، ص $^{1}$ 

وهنا يؤكد على تداخل بعض عناصر هذه الأساليب التي لا توجد حدود فاصلة قاطعة بينها، بسبب الاختلاف في تقدير الأهمية المهيمنة من قراءة نقدية إلى أخرى أ، معتبرا أن الفكرة المحورية في تصنيف هاته الأساليب تقوم على سلم قياس متدرج ومتراتب من عناصر السرد، وفق نموذج مركب من عدد من التقنيات الفنية، التي تضمن للرواية قدرا من الدرامية والغنائية الذاتية أو الملحمية والسينمائية أو كن تفاوت النسب وتراتبها ومستويات توظيفها في النص ككل هي التي تحدد موقعها.

وبعد بسطنا في هذا الفصل حول مفاهيم وتجليات المقامة والمنامات، وما يتضمنه السرد من ماهية وأنماط ومستويات، سنحاول في الفصل الموالي التطرق إلى السارد (الراوي) وما يشكله من أهمية بالغة في تتاوله للسرد والحكاية وما يقوم به من عمل في تحريك الأحداث وخلق التفاعل بين الشخصيات ومكونات البنية السردية للنص.

10 سنظر: صلاح فضل، أساليب السرد في الرواية العربية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -المرجع نفسه، ص 10



# الفصل الثاني

# السَّارد وأنماطه

- 1. السَّارِ في المنجز النقدي والدراسات الغربية الحديثة
- 2. السَّارك في المنجز النقدي والدراسات العربية الحديثة
  - 3. السَّارد في المنام الكبير

يُشكل الراوي في السرديات عموما بُعدا مُهما، فتقنية الراوي بحسب النظريات المعاصرة وسيلة يَستخدمها الكاتب ليكشف من خلالها عَالمَ ما يحكيه، وإذا كانت أغلب تقنيات السرد الأخرى قد أخذت حقها من الدّراسة والبحث والتّحليل بصورة دقيقة ومختصة، فإن عُنصر الراوي لم ينلْ حقه بالبحث والدراسة كعنصر فني مستقل بذاته، فأغلب الدراسات التي تناولته كجزئية ضمن حيز محدود؛ رغم طغيانه على أساليب القصص العربية القديمة، وما يُشكله من أهمية بالغة ضمن العملية السردية.

وفي هذا السياق نُحاول تسليط الضوء على ماهية هذا العنصر، ومدى العلاقة الوثيقة التي تربطه بسائر تقنيات وعناصر العملية السردية.

#### 1- ماهية السارد:

#### أ. السارد لغة:

تذهب أغلب المعاجم العربية إلى تقديم السارد بمُسميات مُختلفة لكنها تشترك في معنى واحد وهو: الراوي والسارد والقاص، ويُعَرّف الخليل في معجمه العين السارد بأنه من يُتابع الحديث، فهو من يقوم باستقصاء مجرى الحديث المتسلسل من نقطة ما "كالبداية مثلا إلى نقطة أخرى وهكذا حتى يتحقق مراده في النهاية"، وهذا المعنى بأغلب المعاجم، فيجعلون منه "الناظم للشيء في نظام مبتدع من غير خلل"، والذي يأتى بنسج جيد.

أما الراوي فيأتي بمعنى الحامل للشيء وهو ما اتفق عليه الزمخشري وابن منظور "رَوى الحديث: حمله، من قولهم البعير يَروي الماء أي يحمله، ورُوَاة الأحاديث ورَواها: حاملوها؛ كما يُقال: رُواة الماء ورَوَيْتُه الشِّعْرَ تَرْوِيَةً، أي حملته على روايته؛ أي اسْتَظْهَرَها له من غير

.

العين، تح: مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان، د.ت. مادة (روى)

<sup>(</sup>س ر د) الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط8، 2005، مادة (س ر د)  $^2$ 

زيادة أو نقصان"<sup>1</sup>، أما الخليل فينحصر المعنى عنده في "رواية الشيء والحديث، الرجل الرَاوية، الذي ينحصر في رِواية الحديث الشريف هو رَاوي هذا الشيء"<sup>2</sup>، فمعنى الراوي عنده الناقل للأخبار والشعر والحديث النبوي من غير زيادة فيه، فإن كثرت صِحَة نقله ورِوايته أخذ بروايته.

وأما القاص فهو المُتبع لأثر غيره، ويذهب الزمخشري إلى أن القاص هو من يقص حكاية ويرفعها إلى غيره ليسمعها كالسلطان، والقاص من كان في رأسه جملة من الكلام يريد قصمها على غيره 3، ويُعد التتبع للأثر ؛ حكاية آثار من سبق دون زيادة في القص أو نقصان.

ويمكن أن نخلص إلى أن مفاهيم السارد والراوي والقاص تشترك جميعها في معنى واحد هو النقل الشفاهي للأخبار بشكل متتابع منتظم، فالسارد يحمل معنى النسج والصنعة لإبهار مُتلقيه؛ وهو يختلف عن الراوي والقاص بعدم التزامه بالنقل الشفاهي الأمين، أما الراوي فعكسه محكوم بعدالته وهو توثيق نقله واسناده من غير زيادة أو نقصان، فهو لا يعدو كونه ناقلا وحاملا للأخبار 4، أما القاص فيحاكي الراوي في النقل الأمين للأثر.

#### ب. السارد اصطلاحا:

الراوي (السارد) من الركائز الأساسية والمهمة في أي عمل سردي، فهو "الشخص الذي يروي الحكاية، أو يُخبر عنها"5، فلا توجد قصة أو رواية بدون أن يكون وراءها راو أو سارد،

ابن منظور، لسان العرب، مادة (روى) -1

<sup>(</sup>روى) حادة (لعين، مادة (روى) – الخليل بن أحمد الغراهيدي، كتاب العين، مادة (2

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث، رسالة ماجستير، جامعة بابل، العراق، 2013، ص 92

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص 93

 $<sup>^{5}</sup>$  – عبد الله إبراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1992، ص 11.

السارد وأنماطه الفصل الثاني

إذ "لا يوجد سرد لا يملك من يتكفل بملكيته، فلا وُجود لقصة/رواية بلا سارد"1، ويُعرفه جنيت (G.Genette) بأنه "المتكلم أو الناطق بلسان أو صوت الخطاب السردي"2، فالمتكلم هو ما نصطلح عليه بالراوي يعمل على اختيار موقع له ضمن الأحداث والعناصر المتداخلة في الحكاية كالزمن والمكان، ويجذب المتلقى لسماعها بحيث له القدرة على توظيف المادة الحكائية بدرية تامة بالشكل الذي يختاره دون قيود، "فالسارد/الراوي هو الأداة التي تنظم الخطاب السردي"3، ويُنتج لنا نصوصا إبداعية سردية على لسانه.

فالراوي يقوم بسرد الحوادث، و "وصف الأماكن وتقديم الشخصيات، ونقل كلامها والتعبير عن أفكارها ومشاعرها وأحاسيسها"4، ويحاورها بأسلوبه الخاص بتوظيف ما يراه مناسبا للوصول إلى ما يصبو إليه، و "لا يشترط أن يكون الراوي هنا اسما متعيناً فقد يكتفى بأن يتقنع بصوت أو يستعين بضمير ما، يصوغ بوساطته المروي"5، يكون من خلاله منتجا للمروي وما يصاحبه من وقائع وأحداث، وتعرف الشخصية التخيلية التي تتولى عملية القص، باسم الراوي، فهو المحرك للقصة والحكى، وقد تناول جنيت هذا المصطلح ضمن

<sup>1 -</sup> جرجي عبدوكة جبرائيل، البناء السردي، مجلة الموقف الأدبي، ع463، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2009، ص14.  $^2$  - يان مانفريد، علم السرد مدخل إلى نظرية السرد، تر: أمانى أبو رحمة، دار نينوى للنشر، دمشق، سورية، د.ط، 2011، ص 70

<sup>3 -</sup> عبد العليم محمد إسماعيل، تقنيات السرد أساس أدبية الرحلة، جائزة الطيب صالح العالمية (الدورة 8)، عالم الخضرة، 2018، ص18

<sup>4 -</sup> حيور دلال، بنية النص السردي في معارج ابن عربي، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة منتوري قسنطينة، رسالة ماجستير، 2006/2005، ص 52

<sup>5 -</sup> عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البُنية السردية للموروث الحِكائي العربي، ص 11

السارد وأنماطه الفصل الثاني

المقام السردي1، إذ تظهر هنا أهمية الصوت السردي وعلاقته بالشخصيات التي تُوَظفُ ضمن المتن الحكائي\*.

# 2. السارد في المنجز النقدي والدراسات الغربية الحديثة:

ينطلق الاهتمام بالسّارد بين النّقاد في العصر الحديث اعتبارا من أهميته كأحد أبرز تقنيات الخطاب، فدوره أهم من سائر العناصر المكونة للأثر القصصى جميعا لأنه صانعها الوهمي وعلة وجودها<sup>2</sup>، فبطبيعته وموقعه يتحدد النص السردي.

ومع اهتمام النقاد بالراوي كذات فاعلة للتلفظ، ظهرت العديد من التساؤلات حوله، كتلك التي وضعها جنيت مثل: مَن السارد؟ أو بعبارة أوجز: بين السؤال: من يرى؟ والسؤال: من يتكلم؟ 3 والتي أسست لعديد من التعاريف لضبطه وتحديد مجال نشاطه.

وبالرجوع إلى تعريفه في بعض المعاجم اللغوية الغربية نجد أنه "الشخص الذي يصنع القصة وليس هو الكاتب بالضرورة في التقليد القصصى الأدبي وهو وسيط بين الأحداث ومتلقيها، وسارد الرواية وسيط فني يلازم ضمير المتكلم في الغالب"4، فهو كائن متخيل يروي النص باعتباره وسيطا فنيا بين الأحداث والمتلقين، يتكفل بإرسال القصة لمتلق يستقبلها عن طريق السرد.

 $<sup>^{-1}</sup>$  - جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، تر: محمد معتصم وآخرون، منشورات الاختلاف، ط3، 2003، ص 228

<sup>\*</sup> المتن الحكائي هو مادة القصة الخام الذي يتضمن سلسلة من الأفعال والوقائع الجارية وفق تسلسلها الزمني الحقيقي، بينما يشير المبنى الحكائي إلى تقديم تلك المادة بترتيب فني مميز تقنيا عن الأول (نفلة حسن أحمد العزي، تقنيات السرد وآليات تشكيله الفني، دار غيداء، 2011، ص19)

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: محمد القاضى وآخرون، معجم السرديات، الرابطة الدولية للناشرين المستقلين، تونس، ط1، 2010، ص 195.

<sup>3 -</sup> ينظر: جيرار جنيت، المرجع السابق، ص 198

 $<sup>^{4}</sup>$  - سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، ص  $^{111}$ 

إنّ "السارد شخصية تخييل تقمصها المؤلف، تومئ إلى أن الأمر يتعلق بالشخصية التي لها كوظيفة أن تفعل، أن تسوق، أن تطبع، وهنا أن تسرد"، إذ يُصر هنا ولغ غانغ كايزير (W.Kayser) في بحثه (من يحكي الرواية)² على مدى التباين الجذري بين السارد والمؤلف اعتباراً من طبيعة كل واحد منهما أو من خلال الوظيفة والمبادئ، فجميع الأشكال السردية (الرواية، القصة) بالنسبة له تحوي سارداً؛ مُعتبرا أنه حتى تلك الأشكال السردية التي يُجهل مؤلفها، حيث السارد صانع العالم التخيلي فيها.

فالسارد يُحيط بكل شيء داخل البناء السردي ويسيطر على مجريات السرد، فهو حاضر في كل الأزمنة وعليم بكل ما حدث ويحدث والأكثر من ذلك عليم بالشخصيات وما تتقمصه من أدوار، فدور وإمكانيات السارد هنا تفوق ما يصنعه المؤلف باعتباره شخصا عاديا.

تختلف التوجهات والرؤى في تعريف السارد لكنها تخلص في النهاية إلى كونه شخصية تخييلية، ف"مفهوم السارد ينطلق من كونه شخصية تخييلية أو كائنا ورقيا حسب بارت \*(Barthes.R)، ولهذا فهو يختلف عن المؤلف الحقيقي للعمل الأدبي، فهو شخصية واقعية، والسارد تقنية يستخدمها هذا المؤلف ليقدم بها عالما تخييليا، فهو حسب البعض قناع تبناه ليعبر به عن رؤياه الخاصة"3، فمعظم المبدعين يسعون إلى الحضور دون الكشف عن صورهم وراء السارد الذي يقع على عاتقه سرد الأحداث وفق رؤية وتوجه معين.

<sup>113.</sup> أولان بارت وآخرون، طرائق تحليل السرد الأدبي، منشورات اتحاد كتاب المغرب، ط1، الرباط، 1992، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: طرائق تحليل السرد الأدبى، ص 107.

<sup>\*</sup> بارت رولان (1915–1980) باحث فرنسي وعالم في السيميولوجيا، صدرت له عدة كتب، منها: درجة الصفر للكتابة، أساطير، حوار مع راسين، دراسات نقدية، عناصر السيميولوجيا، الغرفة المضيئة. (ينظر: عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، المركز الثقافي العربي، ط1، 1992، ص 224)

 $<sup>^{3}</sup>$  - نجاة وسواس، السارد في السرديات الحديثة، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، ع  $^{8}$ ، 2012، ص  $^{9}$ 

ويستعرض بارت الذي يعتبر السارد وباقي الشخصيات كائنات ورقية، في حديثه عن التواصل السردي التصورات الثلاثة التي كانت سائدة حول السارد، وهي مواقف يتخذها ضمن القصة، والتي تتمثل فيما يلي1:

- 1. التصور الأول: وساد لفترة طويلة وهو يقوم على أن المحكي يُرسل شخصاً بالمعنى النفسي التام لهذا اللفظ؛ له اسم هو المؤلف، وهو الذي يُقدم لنا الأحداث والشخصيات ويُصورها، ولذلك فالسارد هو المؤلف يكتب ويسرد في الآن ذاته.
- 2. التصور الثاني: وهو موقف يجعل من السارد نوعا من الوعي الكلي المجسد في شكل لا شخصي والذي يرسل القصة من وجهة نظر عليا "نظرة الإله"، بوصفه رقيبا عليما بكل شيء يتعلق بالشخصيات من أفكار ووجدان باعتبار أنه يعلم كل ما يحدث بينها وما هو خارج عنها.
- 3. أما التصور الثالث: وهو موقف يرى أن السارد يجب أن يجد محكيه عند رؤية الشخصيات ومعرفتها، كل شيء يحدث كما لو أن شخصية ترسل السرد بشكل متناوب مع باقى الشخصيات.

ويعتبر بارت هذه التصورات قاصرة، لكون المؤلف الحقيقي للعمل السردي لا يمكنه أن يتطابق في أي سمة أو وضع مع السارد، فالنص السردي يحمل علامات تدل على السارد الورقي لا على المؤلف الحقيقي.

أما تودورف\* (Todorov) فهو عنده الذات الفاعلة لعملية التلفظ التي يمثلها الكاتب، فهو الذي ينظم عملية الوصف أمام الآخرين، فيجعلنا نرى الأحداث بعين الشخصيات أو

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر: نجاة وسواس، السارد في السرديات الحديثة،  $^{1}$ 

<sup>\*</sup> تودروف تزفيتان، باحث بلغاري يكتب بالفرنسية ولد 1939، ويقيم في فرنسا، ترجم نصوص الشكلانين الروس إلى الفرنسية، وصدرت تحت عنوان نظرية الأدب عام 1965، من كتبه: الأدب والدلالة ونظرية الرمز وأنواع القول، والرمزية والتأويل والشعرية ونقد النقد. (ينظر: عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البنية السردية، ص 225)

بعينه دونما أن يكون من الضروري ظهوره أمامنا أن فهو ينقل المواقف من خلال الحوار بين شخصين أو من خلال الوصف؛ ويمنح هنا سلطة مُطلقة للسارد الذي يحق له التصرف في عالمه المتخيل كما يشاء باعتباره عنصرا أساسا في تشكيل النص المروي، فهو "الفاعل في كل عملية البناء السردي، وهو من يجسد المبادئ التي ينطلق منها إطلاق الأحكام التقويمية، وهو الذي يخفي أفكار الشخصيات أو يُجليها، ويجعلنا بذلك نقاسمه تصوره (النفسية) وهو الذي يختار الخطاب المباشر أو الخطاب المحكي ويختار التتالي الزمني أو الانقلابات الزمنية، فلا وجود لقصة بلا سارد" فهو من يختار خطية السرد وزمنيته، ويبرز أفكار الشخصيات جلية لذلك المتلقي أو يُخفيها فيحاول معه إزالة الغموض عن نفسيات تلك الشخصيات ويتصورها معه، مع نقله للكلام بطريقته المُلاءمة لذلك أو بشكل حواري.

غير أن هذه السلطة المُطلقة للسارد وحريته غير المحدودة في عالمه المُتخييل، يمكن أن تخضع لما سماه تودورف (منطقية الأحداث) وهو ترابط الوقائع بمعنى تعلق السابق باللاحق، فتسلسل الأحداث مرهون باعتقادات المتلقي والتي يبدو أن السارد مجبر على احترامها3، فسلطة المتلقى تفرض منطقها كي لا يخيب ظنه أمام سلسلة الأحداث.

فالراوي هو "الشخص الذي يروي القصة، وهو الذي يأخذ على عاتقه سير الحوادث ووصف الأمكنة، وتقديم الشخصيات، ونقل كلامها والتعبير عن أفكارها ومشاعرها وأحاسيسها "4"، فهو يمتلك الحرية في اختيار الأزمنة دون قيود، كما له الحرية في قطع تسلسل الأحداث في منتصف الطريق أو ترك تعاقبها حتى تصل إلى النهاية.

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  – ينظر: نجاة وسواس، السارد في السرديات الحديثة، ص 98.

 $<sup>^{2}</sup>$  – تودروف تزفيتان، الشعرية، تر: شكري المبخوت ورجاء بن سلامة، دار توبقال للنشر، المغرب، ط2، 1990، ص56.

<sup>. 103</sup> وسواس، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> برنار دي فوتو، عالم القصة، تر: مجد مصطفى هدارة، عالم الكتب، القاهرة، د.ط، 1969، ص 204

وكان هنري جيمس (Henry James) قد نادى بالتخلص والهروب من ربقة سيطرة الراوي الذي يسيطر على السرد ويهيمن عليه، ذلك الراوي الذي يدعي العلم بكل شيء، والذي يتربع على عرش القصص القديمة، معتبرا أن الراوي الحديث يجب أن ينزع منه سلطان المعرفة الذي يدعيه ويتحول إلى مجرد وعاء أو زاوية ليقترب من أسلوب العرض العرض أسلوب السرد البسيط الذي يهيمن صوت الراوي عليه، بحيث لا تكون للراوي سلطة طاغية على الشخصيات التي يجب ترك لها الحرية لتقول وتفكر كما تشاء.

وترى كيت فريدمان (K.Friedman) أن الراوي يُشكل بنيويا جزءا من المحكي، وهو وسيط يوجد في الحاضر لنقل الوقائع الماضية<sup>2</sup>، فهي تضع حدا فاصلا بين السارد الذي يعتبر جزءا من المادة المحكية وتجعله في منطقة وسط بين المؤلف والشخصيات.

في حين يذهب جيرار جنيت \*(G.Genette) وهو أحد أهم المنظرين السرديين بالقول بأنه لا يمكن الحديث إطلاقا عن نصوص سردية دون سارد، فالحكاية التي لا سارد لها والمنطوق الذي لا ناطق له مجرد أوهام، فالسارد باعتباره متكلما هو أهم صوت في أي خطاب سردي، وغيابه حتما يخل بعملية التواصل التي تستدعي حضوره أو بدون السارد لا يمكن أن يستقيم البناء السردي باعتبار هذه التقنية دعامة أساسية ضمن النص السردي.

<sup>\*</sup> هنري جيمس يعود له الفضل في تفجير قضية الراوي ومدى تأثيره في النص السردي في العصر الحديث، وإشاعة دراسته على نطاق واسع، ولد في نيويورك سنة 1843 من أب أيرلندي، ومات سنة 1916 بعد أن حصل على الجنسية البريطانية قبل موته بعام واحد، له مؤلفات كثيرة منها دورة البندول وأجنحة اليمامة والكأس الذهبية (ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 30).

<sup>1 -</sup> ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، مكتبة الآداب، القاهرة، ط1، 2006، ص 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -ينظر: جيرار جنيت وآخرون، نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير، تر: ناجي مصطفى، منشورات الحوار الأكاديمي الجامعي، الدار البيضاء، ط1، 1989، ص23.

<sup>\*</sup> جيرار جنيت: باحث فرنسي ولد 1930، صدر له كتاب في ثلاثة أجزاء بعنوان "أشكال"، الجزء الأخير منه تحت عنوان "خطاب السرد"، وله "مدخل إلى معمار النص". (ينظر: عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البنية، ص 225)

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: نجاة وسواس، السارد في السرديات الحديثة، ص 98.

ويرى جنيت أن الدارسين لقضايا النطق السردي يطابقون المقام السردي مع مقام الكتابة والسارد مع المؤلف، إذ يرى بوجود "خلط غير مشروع عندما يتعلق الأمر بحكاية تخييلية يكون فيها السارد نفسه دورا تخييليا، حتى ولو اضطلع به المؤلف مباشرة"1، وبالتالي يفصل بين السارد والمؤلف فصلا تاما حتى وإن تعلق الأمر بحكاية تاريخية أو سيرة ذاتية.

فالسارد هو الصوت الذي يقدم من خلاله المؤلف عالمه، فالسارد قناع يستتر وراءه المؤلف لتمرير خطابه السردي، لذلك يسميه البعض بالكاتب الضمني أو الأنا الثانية للكاتب<sup>2</sup>، وهو ما ذهب إليه بوث (Booth) بقوله إن الراوي هو "ذات ثانية للمؤلف"<sup>3</sup>، فتقنية السارد تمكن المؤلف من التجرد من مسؤولية ما يطرح في عمله من أراء ومواقف بصورة غير مباشرة، فهو لا يتكلم ولا يتدخل في عالمه التخييلي.

# 3. السارد في المنجز النقدي والدراسات العربية الحديثة:

ومن المهم في هذا المقام -بعد تطرقنا لبعض أراء النقاد الغربيين- الوقوف ولو بإيجاز على بعض الدراسات العربية الحديثة في تناولها للسارد وماهيته، لنستجلي حقيقة التقنية ومدى تطابقها كأداة فاعلة ضمن سياق النصوص السردية؟ وهل هناك تطابق في وُجهات النظر أم لا؟

كان لحركة النقل للمناهج النقدية الغربية الوافدة كالأسلوبية والبنيوية الأثر البالغ في اهتمام النقاد العرب بالعناصر السردية المكونة للخطاب، وكان العرب قد عرفوا فيما سبق عنصر الراوي (السارد) في الموروث السردي، فإلى جانب وجود رواة الشعر والأنساب وآخرون للحديث، كان هناك رواة للقصص والأخبار، إذ استخدم العرب هذا العنصر في

 $<sup>^{1}</sup>$  -ينظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص 228.

 $<sup>^{2}</sup>$  عنظر: جيرار جنيت وآخرون، نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير، ص 41.

 $<sup>^{3}</sup>$  – إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، دار غيداء للنشر، عمان، الأردن، ط1، 2017، ص 164.

سردهم القصصي وإن لم ينظروا إليه كأداة<sup>1</sup>، حيث برز هذا المصطلح السردي انطلاقا من معيار الاستعمال عندهم، باعتباره الوسيلة لنقل أخبار أسلافهم وقصصهم وكل ما يتعلق بأمور حياتهم، إذْ "كانت أكثر القصص العربية القديمة، تبدأ بعبارة قال الراوي وتنتهي بعبارات مشابهة، يلقي فيها القصاص بمسؤولية مصادر الحكاية على راوٍ "<sup>2</sup>، وقد اعتبر عبد الرحيم الكردي أن الأصل في وجود الراوي هو الأدب الشفهي، حيث ظلت تقنية الراوي حتى عصر الكتابة.

لقد أجمع العديد من النقاد السرديين العرب على أن تقنية الراوي (السارد) تمثل في السرديات الحديثة أهم التقنيات؛ بل وأبرز العناصر الفنية في البناء القصصي التي تسعى الدراسات إلى رصدها، حيث تعددت أشكال الرواة وتعددت مواقع الراوي وتنوعت وظائفه.

واعتبر إبراهيم أبو طالب أن الدراسات البنيوية والأسلوبية الحديثة اهتمت بدراسة الراوي في (السارد) في النص حتى عدت دراسته شرطا في فهم عناصر السرد القصصي "فالراوي في حقيقته ليس سوى أسلوب صياغة أو بنية من بنيات القص شأنه شأن الشخصية والزمان والمكان والحدث وغيرها"3، فهو الشخص الذي يروي السرد ويقدم المادة القصصية، مشيرا إلى أن هناك اختلاف لدى النقاد العرب في دراساتهم لمصطلح السارد على تفاوتها في استخدام مصطلح جامع.

أما عبد الله إبراهيم فيتساءل من هو الراوي؟ ليجيب بأنه "الشخص الذي يروي الحكاية، وبكلام أكثر دقة، هو الصوت غير المسموع الذي يقوم بتفصيل مادة السرد إلى المتلقى"4،

95

-

<sup>1 -</sup> ينظر: نجلاء إبراهيم محجد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، رسالة ماجستير، جامعة مصراته، ليبيا، 2013، ص 06

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصى، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص  $^{3}$ 

<sup>4 –</sup> عبد الله ابراهيم، المتخيل السردي، مقاربة نقدية في التناص والرؤى والدلالة، المركز الثقافي العربي، ط1، 1990، ص 117

إنه يمتلك قدرة على تقديم شخصياته وملامحها وسماتها وعلاقاتها بما تحمله من تناقض، وعرفه مجهد القاضي وجماعته في كتابه معجم السرديات بأنه "الواسطة بين العالم الممثل والقارئ، وبين القارئ والمؤلف الواقعي، فهو العون السردي الذي يعهد إليه المؤلف الواقعي بسرد الحكائي حقيقيا كان أم خياليا.

في حين يرى لطيف زيتوني بأنه "في كل حكاية مهما قصرت متكلم يروي الحكاية ويدعو المستمع إلى سماعها بالشكل الذي يرويها به، هذا المتكلم هو الراوي أو السارد، لا حكاية بلا راوٍ يرويها"<sup>2</sup>، ويميز هنا بين الراوي الحقيقي والوهمي، فالراوي/الكاتب الحقيقي هو الذي يروي حدثا تاريخيا أو سيرة ذاتية، إذ يظهر هذا النوع في القصص الواقعية، أما الوهمي حيث ينفصل الراوي عن الكاتب والذي يظهر في القصص المتخيلة، أين تتكفل الشخصية الخيالية وهي الراوي في القيام برواية الحدث.

وينظر عبد الرحيم الكردي للراوي في حقيقة وجوده الفني بأنه أحد الشخوص الفاعلة داخل العالم القصصي، ويمكن النظر إليه على أنه أداة أو تقنية يستخدمها القاص في تقديم العالم المصور، فهو إذن أداة للإدراك والوعي، وأداة للعرض، وهو ذات لها مقوماتها الشخصية التي تؤثر على طريقة الإدراك، وهو بهذا يقف في المنطقة التي تفصل بين المؤلف والشخصيات، والقارئ والنص وبين العالم الفني المسجل في النص والصورة الخيالية للعام نفسه قي تشكله في ذهن القارئ من جديد.

.

<sup>1 -</sup> محد القاضى وآخرون، معجم السرديات، ص 195.

 $<sup>^{2}</sup>$  لطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية (عربي إنكليزي، فرنسي)، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، لبنان، ط1، 2002، ص 95.

<sup>3 -</sup> ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 18

وتعرفه آمنة يوسف بأنه المرسل الذي يقوم بنقل الرواية إلى المروي له أو القارئ المستقبل، فالراوي وسيلة أو أداة تقنية يستخدمها المؤلف خالق العالم التخييلي<sup>1</sup>، ليكشف بها عن عوالم روايته من خلال ما يختاره من بناء وأحداث وشخصيات.

أما محجد عزام فيعتبره "أسلوب صياغة، أو أسلوب تقديم المادة القصصية، وقناع من الأقنعة العديدة التي يتخفى الروائي خلفها في تقديم عمله السردي"2، فهو شخصية من صنع المؤلف تسهل عليه توصيل مضامينه وأفكاره وحتى نقده المضمنة في الخطاب السردي.

ويتجه أحمد الخفاجي إلى أن السارد يرتبط بالبناء الداخلي للراوية بصفته بنية من بنياتها، ولا يتحدد إلا بعلاقته بشخصيات الرواية، فكلما "برز دور الراوي ضمر وانكمش دور القارئ، في الإسهام في عملية الإبداع والخلق للأثر الأدبي، وكلما تضاءل دوره برز دور القارئ وكبرت مشاركته في العملية الإبداعية"، ذلك أن عملية التلقي لدى القارئ مقترنة بما يقدمه الراوي من معلومات.

وتقول سيزا قاسم وهي من أوائل نقاد السّرد العربي الذين تبنوا المنهج البنيوي، إن "الروائي عندما يقص لا يتكلم بصوته ولكنه يفوض راويا تخيليا يأخذ على عاتقه عملية القص ويتوجه إلى مستمع تخيلي أيضا يقابله في هذا العالم"4، معتبرة أن الراوي "قناع من الأقنعة العديدة التي يتستر وراءها الروائي لتقديم عمله"5، فلا يظهر ظهورا مباشرا في بنية الرواية وهي هنا تجعل دور الراوي داخل العالم المتخيل وخارجه.

\_

 $<sup>\</sup>frac{1}{1}$  - ينظر: أمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للنشر، لبنان، ط2، 2015، ص 40  $^{-1}$ 

<sup>84</sup> منعرية الخطاب السردي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005، ص $^2$ 

أحمد كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  – إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص  $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - نجلاء إبراهيم محد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص  $^{5}$ 

ومما سبق عرضه يخلص مفهوم الراوي لدى نقاد السرد العرب كانوا أم غربيين إلى شبه اتفاق بينهم، حيث لا يتحدد مفهوم السارد إلا بعلاقته مع شخصيات الرواية، فهو عنصر تخييلي "خالق العالم الروائي الوهمي، وهو المتصرف فيه المتحكم في العلاقات التي تربط بين كل مكوناته"، توكل له مهمة السرد باعتباره صوتا داخليا أو مساعدا سرديا.

# 4. أشكال وأصناف السارد:

تعددت أشكال وتصنيفات السارد وتباينت، فعلى كثرتها إلا أن أهمها تحديدا هي تلك التصنيفات الثمانية التي قدمها نورمان فردمان (N.Friedman) بشكل أكثر تنظيما ووضوحا، وهي مرتبة للدلالة على وضعية الراوي إزاء ما يرويه، ويضم هذا التصنيف هذه الأشكال<sup>2</sup>: المعرفة المطلقة للراوي /المعرفة المحايدة /الأنا الشاهد /الأنا المشارك /المعرفة المتعددة /المعرفة المحادية /النمط الدرامي (الصيغة الدرامية) /الكاميرا.

والملاحظ أن فريدمان لا يُعامل السارد بوصفه ذاتا فنية متخيلة بل يسبغ عليه لقب المؤلف أحيانا، ويُظهر لنا هذا التصنيف الانتقال التدريجي من وجهة نظر المؤلف الذاتية إلى الموضوعية الكاملة في المصنف الأخير، حيث يتم تقديم المادة دون تدخل من المؤلف<sup>3</sup>، وكأنه انعكاس على الصورة الملتقطة، أين يعتمد المؤلف خلالها على وعي شخصياته.

لقد أسفرت الملاحظات النقدية من خلال تتبع وضع الراوي على مدى تاريخه الطويل عبر دراسة النصوص القصصية عن تقسيمات عديدة للرواة، رغم كون عملية تحديد أصناف

<sup>1 -</sup> مجد العمامي، الراوي في السرد العربي الحديث (رواية الثمانيات بتونس)، دار مجد علي الحامي، تونس، د.ط، 2001، ص 17

<sup>\*</sup> نورمان فردمان: باحث في السردية والنقد الأدبي، من بحوثه المعروفة "وجهة النظر في الرواية" تطور المفهوم النقدي عام 1967". (ينظر: عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البنية السردية، ص 226)

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي (الزمن –السرد –التبئير)، ص 290.

 $<sup>^{3}</sup>$  - ينظر: إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص  $^{3}$ 

وأنواع الرُّواة من أعقد المواضيع وأشكلها، نظرا لكثرة التقسيمات واختلاف الأُسُس التي اعتمدها النقاد في تصنيفاتهم للرواة، فطبيعة الراوي (السارد) "تَختلف بطبيعة موقعه ورُؤيته وصوته باختلاف الوظائف التي يقوم بها" أ، فهذه الوظائف هي العلامات التي تحدد نموذج الراوي وتضبطه.

فمنهم من صنف الرواة باعتبار الضمير الذي تم توظيفه في السرد وهم "الراوي بضمير الغائب والراوي بضمير المتكلم والراوي بضمير المخاطب"<sup>2</sup>، هذه الضمائر تعتبر من أهم الأشكال السردية التي عرفتها السرديات، ومنهم من صنفهم اعتماداً على درجة الظهور والخفاء ضمن العمل السردي (الراوي الظاهر والراوي الخفي)، وهذا استناداً إلى كيفية الإيماء إلى حضور السارد في النص بحسب يان مانفريد<sup>3</sup>، حيث يمكن للمرء أن يميز بين الساردين الظاهرين والمتوارين.

وهناك من حصر حضور الراوي في الرواية عموما في أربع صور هي: الراوي الغائب-الراوي المشارك-الراوي الثنائي-الراوي المتعدد<sup>4</sup>، ويذهب ناصر الموافي إلى أن التسيب في التصنيف يُفضي إلى عدم السيطرة على الأنواع ومن ثم إلى صعوبة التطبيق<sup>5</sup>، ويقترح تصنيفا يتعامل مع الأنواع الرئيسية فحسب؛ وفي هذا السياق أخذ تصنيفه للرواة في دراسته للقصة العربية في القرن الرابع الهجري، اعتماداً على تصنيف جنيت<sup>6</sup>، حيث

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 77.

 $<sup>^{2}</sup>$  - نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - يان مانفريد، علم السرد مدخل إلى نظرية السرد، ص 72.

 $<sup>^{4}</sup>$  – ينظر: عيسى بلخباط، تقنيات السرد في رواية البيت الأندلسي لواسيني الأعرج، مذكرة ماجستير، كلية الآداب واللغات، جامعة بسكرة، 2015/2014، ص 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – ينظر: ناصر عبد الرزاق الموافي، القصة العربية عصر الإبداع، دراسة للسرد القصصي في القرن الرابع الهجري، دار النشر للجامعات، مصر، ط3، 1997، ص 99

 $<sup>^{6}</sup>$  – يرى جنيت أن علاقة الراوي والقصة علاقة ثابتة مبدئيا، ويضع تصنيفا نهائيا للرواة باعتماد معيارين ينتج عنهما أربعة أنماط، والمعياران هما: وضع الراوي بمستواه السردي (داخل القصة أو خارج القصة)، وبعلاقته بالقصة، وقد سبق لبعض

"يستخلص أربعة أصناف من الرواة يُمثلون نموذجه المقترح، وهم: الراوي الخارجي، والراوي الداخلي المشارك، والراوي الداخلي المراقب، والراوي المتعدد  $^1$ ، أما توماشفسكي فيذهب لتقسيم أنواع السارد حسب نوع السرد، من خلال مشاركة السارد في أحداث السرد ونظرته وإخباره لنا به، ومن هذه الأنواع $^2$ : السارد الموضوعي والسارد الذاتي.

ومما سبق ذكره، فإن التساؤل يُحيلنا للبحث عن العلاقة التي تربط السارد والمؤلف؟ وهل يُشكلان عنصراً واحداً أم أن الأمر يختلف؟ وما العلاقة التي تجمع بينه وبين المسرود له وشُخوص السرد التي تتوزع داخل الخطاب المسرود؟

#### 5. علاقة السارد والمؤلف:

إن علاقة السارد بالمؤلف هي علاقة تعالق حيث تبدو متشابكة ومعقدة، فأحيانا يظن البعض أن السارد هو نفسه المؤلف، فيما يرى باختين أن "المؤلف يجب أن يتعالى نَصَّه السردي، كما أن تودوروف يرى أنه لا يمكن للمؤلف أبدا أن يصبح جزءا من الأجزاء المكونة لعمله، فيما تبنى بارت ما يسمى في النقد الأدبي بموت المؤلف"، وفرق البنيويون خلال دراستهم لبنية النص السردي بين الراوي والمؤلف، ويكمن الاختلاف في كون الأول يعتبر كائنا ورقيا والثاني مدنيا، الأول ينشئ النص والثاني يكتبه على حد تعبير بارت<sup>4</sup>، وقد أجمعوا على أن المؤلف "كائن غير نصى يقيم خارج الكتابة التي كتبها، حيث يكون وجوده

النقاد أن جعلوا من مقياس الضمير أساسا لتصنيف الرواة، غير أن جنيت رفضه، معتبرا ضمير السرد لا يعدو أن يكون مجرد اختيار نحوي وبلاغي (ينظر: نجلاء إبراهيم مجهد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص ص 35-49)

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: ناصر عبد الرزاق الموافي، القصة العربية عصر الإبداع، ص 99  $^{-1}$ 

<sup>. 116</sup> ينظر: أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي، ص $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> أحمد صبرة، جوانب من شعرية الرواية دراسة تطبيقية على رواية "الحب فى المنفى" لبهاء طاهر، مجلة بحوث كلية الأداب جامعة المنوفية، مصر، مج 5، ع 16، 1994، ص42

<sup>4 -</sup> ينظر: نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص 11

متعال عن وجود من ينوبه عنه في العمل الذي أنجزه في أغلب النصوص القصصية"، فالراوي يعتبر كائنا متخيلا يبدعه المؤلف ليكون ممثلا له داخل النص في حين يبقى هو خارجه.

ويختلف الراوي عن الروائي (المؤلف) الذي هو شخصية واقعية من لحم ودم، ذلك أن الروائي هو خالق العالم التخييلي، الذي تتكون منه روايته وهو الذي اختار تقنية الراوي كما اختار الأحداث والشخصيات الروائية والبدايات والنهايات²، فهو لا يظهر ظهورا مباشرا في بنية روايته وإنما يتستر خلف قناع الراوي ليعبر عن مواقفه السردية بكل حرية دون الكشف عن هويته، فالراوي بصورته المتكاملة هو ذات ورؤية خيالية وقولية وموقع وسلطة مستقلة عن المؤلف وعن الشخصيات³، وهي عناصر تكشف لنا حقيقة سمات الراوي مجتمعة كانت أم متفرقة.

إن عدم حضور المؤلف عن عالمه المروي اقتضى حضور صنيعه (الراوي) لينوب عنه، فالمؤلف "الذي يكتب رواية، لابد له أن يتمثل شخصه راوٍ قادر على التشخيص، فمعرفة الشيء لا تعني معادلته مع الذاتي، أو تحويله إلى شخصي، أي لابد للكاتب من ممارسة دور فني يخوله تشكيل عالم قصه، بشكل يوحي بحقيقة هذا العالم"4، بينما يرى تودوروف أن صورة الراوي رغم الخلط بينها وبين المؤلف الواقعي \*هي مجرد صورة لا تتيح لأحد الإمساك بها أو الاقتراب منها، تضع أقنعة متضادة تتوزع بين المؤلف الحقيقي وبين

<sup>11 -</sup> نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص $^{-1}$ 

<sup>40</sup> س نظر: أمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص  $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 26

<sup>4 -</sup> يمنى العيد، تقنيات السرد الروائي في ضوء المنهج البنيوي، ص92

<sup>\*</sup> الفرق بين الراوي والمؤلف الواقعي والمؤلف الضمني هو أن الراوي هو شخصية تخيلية تحيا داخل العالم الروائي الوهمي، أما الثاني فهو شخص واقعي يعيش داخل عالم مادي هو عالم الواقع، أما الأخير (المؤلف الضمني) فهو ليس بشخصية تخيلية ولا شخصية واقعية بل هو عبارة عن أفكار ورؤى وقيم تطرح داخل الأثر الأدبي فيما يتموقع من يبثها خارجه (ينظر: نجلاء إبراهيم محجد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص 18)

شخصية متخيلة<sup>1</sup>، فيما يعتبر جينيت أن هناك فرقا جوهريا بين الراوي والمؤلف، فالراوي يعرف شخصيات السرد وكل ما يحيط به، بينما المؤلف لا يعرفها بل يتخيلها.

إن قيمة الفصل بين السارد والمؤلف تكمن في إهمال النقد الأدبي البحث عن حياة المؤلف في نصه، والانشغال بهذا البحث عن الكيفية التي يحقق بها النص جمالياته<sup>2</sup>، فالمؤلف الواقعي هو من يسيطر على مجال القيم في نصه وينسقه داخل عمله، حيث حضوره في النص ليس وجودا ماديا أو تخيليا، وإنما كأفكار وقيم تطرح من خلاله عن طريق اللغة<sup>3</sup>، هذا النص الذي يعد بمثابة المرآة التي تعكس صورة المؤلف الحقيقي.

# 6. علاقة السارد بالمسرود له:

بدأ الاهتمام بالمروي له (المسرود له) في الخطاب بشكل خاص مع جيرالد برنس مطلع السبعينات، ليتطور مع الثمانيات بشكل خاص، ويعرفه بأنه "الشخص الذي يسرد له والمتوضع أو المنطبع في السرد" ويُنظر للمروي له بأنه "عون سردي يتتزّل في المستوى السردي الذي يتضمن الراوي، وهو خلق تخييلي في النص، يوجد مع الراوي مضمرا أو معلناً "5، أين يتقاسم كل منهما الكثير من الخصائص، فهما شخصيتان ورقيتان من نسج خيال المؤلف، فوجود راو يقابله لا محالة مروي له والعكس صحيح.

والمروي له على غرار الراوي عنصر نصبي يتشكل داخل البنية السردية، "إنه يتوسط بين الراوي والقارئ، ويُسهم في تأسيس هيكل السرد، ويُساعد في تحديد سيمات الراوي "6، فهو

\_

<sup>1 -</sup> ينظر: نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص 13

<sup>42</sup> من شعرية الرواية دراسة تطبيقية على رواية "الحب في المنفى" لبهاء طاهر، ص $^2$ 

<sup>3 -</sup> ينظر: نجلاء إبراهيم مجد اشنيبو، المرجع السابق، ص 18

<sup>4 -</sup> جيرالد برنس، المصطلح السردي (معجم مصطلحات)، تر: عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط1، 2003، ص 142.

 $<sup>^{5}</sup>$  – علي عبيد، المروي له في الرواية العربية، دار مجه علي، تونس، ط1، 2003، ص $^{5}$ 

مبد الله إبراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، ص $^{6}$ 

فهو الشخص الذي تُصنع له القصة، في تعارض مع السارد ولا يلتبس بالقارئ وهو في الغالب قارئ متوهم<sup>1</sup>، ويمكن التعرف عليه من خلال الإشارات التي يوجهها له الراوي في النص، وتُشكّل العلاقة بين الراوي (السارد) والمروي له (المسرود له) علاقة إلزامية، فالرواية باعتبارها "شكلا من أشكال التواصل القائم وُجوباً على ثنائية الباث والمتقبل"<sup>2</sup>، تُحيل على مجموعة من العلاقات التي تُعقد داخل النص، منها الوظيفة المتبادلة بين العنصرين السرديين (الراوي والمروي له)، والذي يدخل ضمن ما يعرف بالتواصل السردي.

وهو ما ذهب إليه جيرالد برنس بقوله "فالأول يشكل جمهور النص أما الأخير فيشكل جمهور المؤلف الضمني وهو مستنتج من السرد بأسره"³، وهناك نمطان من المروي له هما: المروي له داخل الحكي وحضوره يكون في النص في صورة شخصية واضحة المعالم ومحددة القسمات، لها حضورها مثل غيره من الشخصيات داخل العمل الأدبي، وبالتالي فالقارئ يستعين بهذه الشخصية لتحديد خصائص المروي له، والنمط الثاني وهو المروي له خارج الحكي وهو نوع لا سمة محددة تميزه، فهو شخصية عائمة⁴ غير واضحة المعالم ولا موقع لها يذكر داخل النص السردي.

#### 7. علاقة السارد بالشخصيات:

تعد الشخصية عنصراً مهما من عناصر البناء القصصي، ويشير إليها البعض بأنها الهم مكونات العمل الحكائي، لأنها تمثل العنصر الحيوي الذي يضطلع بمختلف الأفعال التي تترابط وتتكامل في مجرى الحكي"5، ويجمع النقاد على أن العلاقة التي تربط الراوي

111 معيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – الصادق قسومة، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب للنشر، تونس، د.ط، 2000، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – جيرالد برنس، المصطلح السردي (معجم مصطلحات)، ص 142.

 $<sup>^{4}</sup>$  – ينظر: عيسى بلخباط، تقنيات السرد في رواية البيت الأندلسي لواسيني الأعرج، ص ص  $^{5}$  –  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سعيد يقطين، قال الراوي (البنيات الحكائية في السيرة الشعبية)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء - بيروت، ط1، ط1، 1997، ص87.

بالشخصيات هي علاقة جدلية، فالخطاب السردي الذي ينتجه الراوي ضمن النص القصصي، يتتابع ويتتاوب مع خطاب الشخصيات، حيث أن خطاب الراوي خطاب تُسْرَدُ فيه الأحداث وخطاب الشخصية خطاب تُسَاقُ فيه الأقوال¹، واختلاف الخطابين لا يعني استقلال الواحد منهما عن صاحبه.

إن المسافة بين شخص (المؤلف) وشخصية (الراوي) تتوقف على مدى تماهي المؤلف مع الراوي، حيث يمكن للراوي أن يكون شخصية من شخصيات القصة، ويتموقع في المنطقة الفاصلة بين المؤلف والشخصيات، فكلما اقترب من المؤلف انخفضت أصوات الشخصيات، وارتفع صوت هذا الراوي حتى يصبح المتكلم الوحيد وهو الذي يُصرح بما تقوله، وتفعله وتفكر به الشخصيات، وكلما ابتعد الراوي عن صوت المؤلف، والتحم بأصوات الشخصيات، ارتفعت أصوات الشخصيات، وتصبح هذه الأخيرة معبرة عن أفكارها وأحاسيسها دون وساطة أو وصاية من الراوي.

والراوي يمكن أن يكون هو بطل القصة التي يرويها ليُصبح شخصية من شخصيات القصة، أين "يقوم بدور مزدوج؛ بُطولة القصة ورواية النص"³، ويتم السرد في هذه الحالة باختيار ضمير المتكلم ليكون الراوي المتكلم أو الراوي البطل، ويرى بعض الدارسين أن هناك مسافة تفصل بين الراوي وتموقع الشخصيات، فقد رأو "أن الراوي ليس إلا وسيطا بين الشخصيات والقارئ، وأن دوره يقوم على عرض الأحاديث والأفكار التي تتكلم بها الشخصيات "4، حيث يتيح الراوي للشخصيات حرية كاملة في قول ما تشاء دون أن يتدخل فيما تقوله، وقد يتحدث هو نيابة عنها وهنا يكمم أفواه الشخصيات ولا يتيح لها أية فرصة

<sup>18</sup> منظر: نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 23.

<sup>3 -</sup> ينظر: نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، المرجع السابق، ص 18

<sup>4 -</sup> عبد الرحيم الكردي، المرجع السابق، ص 162

السارد وأنماطه الفصل الثاني

للتعبير المباشر عن ذاتها1، وقد يكون في مرحلة وسط بين إعطاء الحرية الكاملة وتكميم الأفواه بحيث يفرض رقابة على ما تقوم به شخصياته.

وتأسيسا على ما تقدم ندرك أن وجود الراوي وإن كان أمرا حتميا ضمن أي أثر سردي، فإن وجود الشخصية لا غنى عنها، "لكون الشخصية تمثل جانبا حيويا مهما في العالم المحكى، فضلا عن اضطلاعها بمهام الراوي والمروي له أحيانا، لذلك كانت الشخصية وسيطا مهما بين الراوي والمروي له، إذا لم تكن هي واحدا منهما بالفعل"2، ومن هذا المنطلق كان على الراوي خلق المسافة الضرورية بينه وبين شخصياته حتى تكون كافية لتفعل، وتقول وتفكر انطلاقا من طبيعتها وخصوصياتها.

8. وظائف السارد: تختلف وظائف السارد باختلاف النصوص الأدبية الخاضعة للنقد، فقد تظهر كلها وقد لا يظهر إلا بعضا منها، وهي تختلف بحسب رؤية الناقد وباختلاف موقع السارد وتواجده ضمن المتن السردي.

إن الراوي (السارد) باعتباره صنيعة المؤلف والعنصر البارز ضمن النص السردي، موكل له القيام ببعض المهام والوظائف قصد إنجازها، فلم يعد دوره مجرد ناقل للحكاية أو موصل للمعرفة، وهو ما نظر إليه جيرار جنيت عند حديثه عن وظائف الراوي بما يتجاوز دوره التقليدي في مجرد الإخبار عن الأحداث، ويلخص جنيت هذه الوظائف التي يعزوها الى الراوي فى خمس وظائف، يترسم فيها خطى جاكوبسون(R.Jakobson)، تتوزع حسب مظاهر الحكاية والقصة والنص والوضع السردي.

105

الكردي، الراوي والنص القصصي، ص  $^{1}$  – ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص  $^{1}$ 

حداود محمد عشتار، الإشارة الجمالية في المثل القرآني (دراسة)، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005، ص  $^{2}$ .154

 $<sup>^{3}</sup>$  - ينظر: إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص  $^{3}$ 

ويستقرئ جنيت الوظائف التي يؤديها السارد في إدارته وتنظيمه للحدث السردي، بحسب نموذجه الإجرائي، وهي: الوظيفة السردية (وظيفة الإخبار) والوظيفة المباشرة ووظيفة الإبلاغ والتوصيل والوظيفة التعبيرية (الانطباعية أو الانفعالية) والوظيفة الايديولوجية.

ونجد أن جيرار جنيت قد جمع بين "وظيفة الحكي" مع "وظيفة الشرح والتفسير" في وظيفة واحدة أطلق عليها اسم الوظيفة السردية التي تختص بعدم الاكتفاء بنقل الأحداث وتصويرها بل تعمل على التعليق عليها وبيانها وتوضيحها.

ويرى جنيت أن الوظيفية الإيديولوجية تنفرد عن بقية الوظائف بكونها لا ترجع بالمضرورة للراوي $^2$ ، داعيا إلى عدم اعتبار توزيع هذه الوظائف بكونها توزيعا جامعا مانعا، فهي ليست خالصة ومنفصلة عن الوظائف الأخرى، التي لا يفترض وجودها معا $^3$ ، فقد تستغرق وظيفة واحدة مجمل الحدث السردي لحكاية ما، ويضيف إبراهيم أبو طالب وظائف أخرى إلى تلك الوظائف الخمس التي ذكرها جنيت وهي $^4$ : وظيفة التأليف أو الوظيفة الجمالية ووظيفة التغريب.

أما الباحث عبد الرحيم الكردي، فيعدد عشر وظائف للسارد، منها الوظائف الخمس التي ذكرها جنيت، وهي<sup>5</sup>: وظيفة الحكي والإخبار ووظيفة الشرح والتفسير، ووظيفة التقويم، والوظيفة المباشرة، والوظيفة التعبيرية، والوظيفة الأيديولوجية، ووظيفة التأليف أو الوظيفة الجمالية، وظيفة التغريب، وظيفة التوثيق وادخال سمات شفوية على الأدب المكتوب.

4 - ينظر: إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصى "من التقليد إلى التجريب"، ص 178.

-

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصى، ص 59.

<sup>. 265</sup> عنظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص $^2$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: المرجع نفسه، ص 265.

<sup>.68–59</sup> ينظر: عبد الرحيم الكردي، المرجع السابق، ص0 –68.

السارد وأنماطه الفصل الثاني

ويمكن القول بأن الوظائف المذكورة هي العلامات التي تصنع الراوي وتبرز صورته، لذا يمكن إجمال كل الوظائف المذكورة في وظيفتين اثنتين هما أ: الحكي والتأثير، فأينما وجد راو يحكى حكاية وأمامه مستمع حقيقى أو ضمنى وجد الخطاب السردي.

# 9. الرؤية السردية:

لمصطلح الرؤية تسميات عديدة ومتنوعة، من أهمها: بؤرة السرد أو زاوية الرؤية "أو الرؤية السردية أو حصر المجال أو التبئير \*\* \* أو المنظور وغيرها من التسميات، التي تدل على ذلك الاهتمام الواسع الذي حضى به مفهوم الرؤية من أبحاث وتصورات، ويعرفها محجد القاضى كمصطلح سردي بأنها "انتقاء للمعلومة السردية أداته بؤرة واقعة في مكان ما، لا يسمح إلا بمرور المعلومة التي يخولها المقام"2 ومن ثم تمثل الطريقة التي ينظر بها الراوي للأحداث عند عرضها.

فالرؤية إذا هي "الطريقة التي اعتبر بها الراوي الأحداث عند تقديمها"3، والتي يستطيع من خلالها إدراك ما يُلقيه إلينا من حكى، إذ تعبر عن الموقع المختار قصدا ليتم رؤية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر: عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، ص 68.

<sup>\*</sup> الرؤية مصطلح جاء من البصريات ثم توسع الغرب فيه ليشمل الرؤية بالعين للمظاهر الخارجية، والرؤية بمعنى العلم بالخفايا، وهي مظهر مهم من مظاهر العمل الأدبي، وفي معجم لسان العرب يدل على الرؤية بالعين أو البصرية، والرؤية تعنى العلم وهي من رؤية القلب والعقل، وهو يدل على المنظر والمنظور، ومنه كانت "المرآة"، أما الرؤيا بالألف فهي عند العرب الرؤيا الصالحة في المنام/الحلم، وتتعلق بما هو محجوب ومغيب عن النظر (ينظر لسان العرب: مادة (رأي)).

<sup>\*\*</sup> زاوية الرؤية هي الموقع، تُركز على موقف الراوي الواقع داخل بنية النص الروائي، ويعرفها بوث بأنها معني من المعاني فهى مسألة تقنية ووسيلة لبلوغ طموحه (ينظر: حميد لحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص 47)

<sup>\*\*\*</sup> التبئير هو مبحث من مباحث الصيغة والصوت (مجد القاضي وآخرون، معجم السرديات، ص65)، وعرفه لحمداني بأنه تحديد زاوية الرؤية ضمن مصدر محدد، وهذا المصدر إما أن يكون شخصية من شخصيات الرواية أو راويا مفترضا لا علاقة له بالأحداث (حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص 46)

<sup>2 -</sup> محمد القاضى وآخرون، معجم السرديات، ص65

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الله إبراهيم، المتخيل السردي مقاربة نقدية في التناص والرؤى والدلالة، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط $^{1}$ ، 1990، ص 117.

الأحداث، من خلال "تجميع لمختلف وجهات النظر، حول نفس الحدث"، أو هي وجهة نظره التي يتمثل بها القاص أحداث الحكاية التي يسميها صلاح فضل بـ"المظهر"²، وتعتبر يمنى العيد الرؤية بأنها "تتفق ومقاربة تقنيات السرد الروائي، في منهج الكتاب البنيوي الشكلاني على اعتبار أنها إحدى التقنيات الخاصة ببنية السرد (الشكل) الروائي في المقام الأول"³، فالرؤية مصطلح متعلق وملازم للراوي، ويعتبرها تودوروف الكيفية التي يتم بها إدراك القصة من طرف السارد (الراوي) "فلا رؤية بدون راوٍ ولا راوٍ بدون رؤية"4، فكل منهما ينهض على الآخر.

فالرؤية تملك هيمنة على مختلف العناصر الفنية والتي تحدد إلى درجة كبرى نوع البناء ونمط العلاقات بينهم 5، بمعنى أنها تظهر موقف الراوي إزاء عالم القصة، فزاوية الرؤية عنده كما يرى حميد لحميداني "متعلقة بالتقنية المستخدمة لحكي القصة المتخيلة، وتقديم العالم الروائي من خلالها، وأن الذي يحدد شروط اختيار هذه التقنية دون غيرها، هو الغاية التي يهدف إليها الكاتب عبر الراوي "6، والتي يقصد بها عرض ما يمكن قصد التأثير على المروي له أو على القراء بصورة عامة.

# 1.9. أقسام الرؤية:

للرؤية أقسام متعددة وهذا انطلاقا من تحديد موقع الراوي بين المؤلف والشخصية قربا أو بعدا، وقسم الناقد الفرنسي جان بويون(J.Pouillon) الرؤية إلى ثلاثة أقسام في كتابه

<sup>107</sup> سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص 163.

<sup>47 –</sup> ينظر: أمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> عبد الله إبراهيم، المتخيل السردي مقاربة نقدية في التناص والرؤى والدلالة، ص 117.

<sup>.140</sup> أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي، ص $^{5}$ 

<sup>46 –</sup> حميد لحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص  $^{6}$ 

(الزمن والرواية) انطلاقا من العلاقة بين الراوي والشخصيات، وهي¹: الرؤية من الوراء (أو الخلف) والرؤية (مع) والرؤية من الخارج.

وهو ما انطلق منه تودروف اعتمادا على تقسيمات بويون متبعا نفس النمط مع إجراء بعض التعديلات البسيطة، معتبرا "مجموع زوايا الرؤية مجرد مظاهر للحكي"<sup>2</sup>، وهي على النحو التالي<sup>3</sup>: الراوي أكبر من الشخصية (الرؤية من الخلف Vision par derriere): ويكون السارد فيها عليما بكل شيء محيطا بأحداث وشخصيات المتن السردي أكثر من كل الشخصيات الموجودة فيه، والراوي يساوي الشخصية (الرؤية مع Vision avec): وهي الرؤية التي تتساوى فيها الرؤية مع أو المصاحبة، أين لا تتجاوز معرفة الراوي قدر معرفة شخصياته، والراوي أقل من الشخصية (الرؤية من الخارج Vision du dehors): يكون السارد فيها أقل معرفة من شخصياته المشاركة في الحدث فلا يعلم إلا الظاهر منها.

وتكشف لنا العناصر الثلاثة عن تداخل الخارجي بالداخلي، أين يكون الخارجي متجليا ضمن الداخلي، فهذه الرؤية تضمن الجانب الواقعي والموضوعي، فكل شيء فيها موصوفا ماديا4، باعتبار أن كل شيء له دلالاته وخصوصيته في إطار هذه العلاقة.

ووضع الباحث كريم الخفاجي لهذا التصنيف مقابلا اصطلاحيا لما سَماه بويون (الرؤية من الخلف أو الوراء والرؤية مع والرؤية من الخارج)، وهي: الرؤية المجاورة والرؤية المصاحبة والرؤية الخارجية<sup>5</sup>، غير أننا نجد أن جيرار جنيت أبعد مصطلح الرؤية ووجهة

\_\_\_\_

<sup>48</sup> منة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص $^{1}$ 

<sup>47</sup> صميد لحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – ينظر: إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، ص 163، ولمزيد من المعلومات ينظر: حميد لحمداني، المرجع السابق، ص 47، وأحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي، ص 163، وسعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي (الزمن-السرد-التبئير)، ص 290.

<sup>4 -</sup> ينظر: سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، ص 290.، ص 290.

<sup>170</sup> منظر: أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي، ص $^{5}$ 

النظر والمنظور من دراسته لكي لا تُحيل على معنى الرؤية بحاسة البصر، وعَوَّضَها بتسميات منها: البؤرة، والتركيز، والتبئير (Focalization) وهذا الأخير هو أكثر المصطلحات تداولاً.

#### 2.9. الرؤية والسارد:

إن الاهتمام بمقولة الرؤية التي "تقوم على تشكيل ونسج المادة الروائية" أ، يقتضي الحديث عن الراوي الذي يعتبر الشخص الذي يروي الحكاية، بكونه الصوت غير المسموع الذي يقدم تفاصيل مادة الرواية إلى المتلقي أ، فالرؤية مقدمة لفعل الرواية، وفعل الرواية نتيجة لفعل الرؤية، وهنا تظهر العلاقة الجدلية بين الراوي والرؤية "فعبر الرؤية يمكن تحديد طبيعة الراوي الذي يختفي وراءها" أ، هذه العلاقة شغلت اهتمام عدد من النقاد والتي وصفها عبد الله إبراهيم بأن العلاقة التي تجمع بين الرؤية والراوي علاقة لا نهائية وهي تكاملية فكل واحد متكامل مع الآخر.

ورغم كثرة الدراسات التي تناولت مسألة الرؤية بين التضارب والتكامل، فإن ارتباط هذه التقنية بالراوي باعتباره أحد أهم مكونات الخطاب السردي هو ارتباط وثيق، "ذلك أن الحكي يستقطب دائما عنصرين أساسيين بدونهما لا يمكننا أن نتحدث عنه، هذان العنصران هما: القائم بالحكي ومتلقيه، وبمعنى آخر الراوي والمروي له، وتتم العلاقة بينهما حول ما يُروى (القصة)"4، حيث تبدو مسألة السرد وثيقة الصلة بمسألة التبئير (الرؤية).

118 - عبد الله إبراهيم، المتخيل السردي مقاربة نقدية في التناص والرؤى والدلالة، ص 118

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ينظر: المرجع نفسه، ص 117

 $<sup>^{3}</sup>$  – نبيل درغوت، العين الساردة، simpact ، تونس، ط1، 2008، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي (الزمن-السرد-التبئير)، ص 283.

وبعد القسم النظري حول ماهية السارد وما يشتمل عليه من علامات، وأصناف ووظائف، سنعمد في القسم الثاني من هذا الفصل إلى دراسة أنماط وعلامات تقنية الراوي في منامات الوهراني (المنام الكبير) دراسة تطبيقية؛ وإظهار بعض جوانب هذا العنصر الفني المهم الذي استعمله الكاتب، وضمنه في تأطير البناء السردي لحكايته.

# 10. تجليات الراوي/السارد في المنام الكبير:

لا شك أن الحضور الذي يمتلكه الراوي ضمن أي عمل سردي، يُضفي عليه سلطة ممارسة انتقاء الأحداث، وتظهر شخصية الخادم في المنام الكبير للوهراني كإحدى الشخصيات المهمة والرئيسة بكونها الراوي والرائي، فهو يقف داخل المنام وخارجه باعتباره المسؤول عن السرد، وفي هذا الشأن سنحاول الكشف عن تجليات الراوي في المنام الكبير للوهراني، ومدى حضوره داخل أحداث السرد.

# 1.10. تقديم نص الوهراني:

المنام الكبير أو منام يوم القيامة \*هو رسالة كتبها الشيخ الوهراني لصديقه الحافظ جمال الدين العُليمي، رداً على رسالة سابقة منه يُعاتب فيها الوهراني، ويطلب فيها الثأر من مزاحه معه في كتاب سابق له من ثلاث سنوات كان قد خاطبه فيه الوهراني باسمه مجردا من أي لقب، وهو ما اعتبره العُليمي نقيصة له واسقاطاً لمنزلته.

وتمتد رسالة الوهراني عبر 43 صفحةً<sup>1</sup>، مقسمة إلى أكثر من عشرين مشهدا، والتي جاءت جوابا مطولا متضمنة مشهد يوم القيامة، وهي رحلة للعالم الآخر في شكل (حلم)،

الجمل، كولونيا، محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تح: ابراهيم شعلان و محمد نغش، منشورات الجمل، كولونيا، ألمانيا، ط1، 1998، ص ص 77-60

111

\_

<sup>\*</sup> هو المنام الكبير ويطلق عليه منام يوم القيامة، الطرس الخامس عشر (ركن الدين محجد بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، تح: منذر الحايك، دار صفحات للدراسات والنشر، دمشق، سورية، ط1، 2011، ص213)

درات أحداثها بعد أن تصور الوهراني نفسه ميتا وقد نُودي إلى يوم الحشر، وتبدأ قصة المنام بحديث نفسي للخادم قبل أن يستسلم للمنام "ولقد فكر الخادم في ليلة وصول كتابه إليه في سوء رأيه فيه" ما جعله في حالة خوف وقلق، "ثم غلبته عينه بعد ذلك فرأى فيما يرى النائم كأن القيامة قد قامت  $^2$ ، لتبدأ أطوار مشاهد هذا اليوم العظيم مع خروجه من قبره وبلوغه أرض المحشر.

وبخياله الواسع استطاع الوهراني ضمن هذه الرحلة الأخروية، أن يؤسس مشاهد متباينة كما يراها، ويحاور فيها العديد من الشخصيات المنتوعة من شعراء وكتاب وفقهاء وحكام، ويُشاركهم أهوال يوم المحشر بكل تجلياته اللاواعية، في صور مُفزعة وأشكال تعبيرية تحمل بين ثناياها الخوف والرهبة، يعمل السرد فيها على مواجهة شخصيات يستحضرها الوهراني من عالم الحياة إلى عالم الموت ومن الواقع إلى اللاواقع، في مفارقات عجيبة، وتبدأ مشاهد يوم المحشر بلقائه بعبد الواحد بن بدر والحوار الذي دار بينهما، ثم لقائه بشيخه الحافظ العليمي وهو أبرز شخصية بُني عليه المنام، والذي سوف يكون معه في أغلب أطوار هذا اليوم المشهود، لتتوالى الأحداث مع العديد من الشخصيات مثل ابن النقاش وأبو المجد بن أبي الحكم وأبو القاسم الأعور وطلائع ابن رزيك وابن أبي الصقر والشيرازي وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب وزين الدين بن الحكيم والقاضي صدر الدين والشريف النقيب ومع رسول الله هي، ومع مالك خازن النار وغيرهم من الشخصيات الذين شكلوا بناء المنام ولم حسب مكانته وعلاقته بالشيخ الوهراني.

<sup>23 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المصدر نفسه، ص 23

<sup>\*</sup> تنوعت هذه الشخصيات بين واقعية عايشها الوهراني ويرتبط معها في علاقات اجتماعية وأدبية ودينية وحتى سياسية، وشخصيات متخيلة لا أثر لها في الواقع، استدعاها الكاتب من العالم الآخروي لتحقيق مقصدية خاصة يبحث عنها، في إطار بناء الأحداث المشكلة للمنام الكبير.

ليُشكل المنام في إطاره العام رغبة الوهراني ومحاولاته في الاحتجاج على الظواهر الاجتماعية، والأخلاقية المشينة التي عصفت بالمجتمع ومساعيه في تعريتها، وكشف حقيقتها، واختراق المحرّم الاجتماعي، بأسلوب تهكمي ساخر، متجاوزا الحدود جاعلا من المنام وسيلة للتقلت من الرقابة بمختلف أشكالها.

# 2.10. وضع الراوي في المنام الكبير:

يتمتع الراوي 1 في المنام الكبير بسلطة تتعدى سلطة الشخصية، فهو يتخذ لنفسه موقعا يسمو فوق مستوى إدراك الشخصيات، فتفوق معرفته معرفتها؛ وتتعدى رؤيته إلا مالا تراه الشخصيات الرائية.

لقد سعى الوهراني من خلال نصه المنامي إلى التمرد على أشكال السرد، وتقويض نمطية تجليات السرد التي تعتمد على راوٍ ينهض بمهمة الإخبار السردي يختفي وراءه راوٍ مجهول يستعرض جملة الاستهلال النصي، وبطل يقوم بإنجاز الفعل، فمع ظهور تقنية الراوي المعلوم وتكون مهمته الإخبار، وخلفه راوٍ مجهول، وبطل يقوم بمهمة الإنجاز<sup>2</sup>، جاء الوهراني ليقدم صورة أخرى عن الراوي، "صورة لم تعهدها تقاليد الإسناد من قبل، من خلال نقل السارد من وظيفيته الأداتية والتوسطية في السرد إلى وظيفة الفعل"<sup>3</sup>، فنجده يقول "ثم غلبته عينه بعد ذلك فرأى فيما يرى النائم كأن القيامة قد قامت، وكأن المنادي ينادي هلموا غلبته عينه بعد ذلك فرأى فيما يرى النائم كأن القيامة قد قامت، وكأن المنادي ينادي هلموا

.....

<sup>1 –</sup> ميزت النظريات الحديثة بين الراوي والمؤلف، فبارت يؤكد أن المؤلف المادي للقصة يمكن أن يختلف مع السارد فإشارات السارد ملزمة للقصة ويمكن الوصول إليها بالتحليل الإشاري السيمولوجي (ينظر: سعيد الوكيل، تحليل النص السردي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، 1998، ص 67)

 $<sup>^2</sup>$  – ينظر: عبد الله إبراهيم، النثر العربي القديم، بحث في البنية السردية، المجلس الوطني للثقافة والفنون والتراث، الدوحة، قطر، ط1، 2002،  $\omega$  –  $\omega$  –  $\omega$  235–235

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر: محمد زيوش، تقنيات الراوي السردية، دراسات لسانية، جامعة البليدة 2، مج $^{3}$ ، مج $^{3}$ ، ع1، 2019، ص

إلى العرض على الله تعالى، فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت أرض المحشر"1، فهو هنا بمثابة الراوي القائم بالسرد والمنجز للفعل ذاته.

تظهر صورة الراوي في البناء السردي الذي قدمه لنا الوهراني بصيغ متعددة، تتفاعل مع التناول الفني الذي اعتمده المؤلف بما يخدم رؤيته للعالم الذي يروي عنه.

إن نص المنام الكبير يسرد لنا في بداياته أحداثا واقعية، برؤية مبسطة، فالسارد يقدم أماكن واقعية كالسرير والغرفة والرياض والبساتين، ضمن موقفين في السرد هما الاستهلال والخاتمة، كما تكشف لنا وظائف الشخصيات في نص المنام عن الصراع القائم بين الوهراني وشيخه وبين السارد وباقي الشخصيات، واجمالا بينه وبين الواقع الذي ثار ضده.

لقد صاغ السارد منامه على شكل قصة سردية لتّفلت من حصار مقاييس الحياة الاجتماعية المليئة بالضوابط، حيث تظهر براعه في اختيار النمط الكتابي، فراح يصنع فضاءً سردياً يعكس مفارقة الواقع الشخصي الذي يعيشه، هذا الواقع المليء بالظلم، مُؤسِساً من خلاله تجربة إبداعية في إيجاد علاقة مشتركة "لتنتظم في فضاء دلالي أو معنوي مشترك، تلتقي في الخيوط كلها، لتؤدي إلى دلالة أو مقصدية "2، يبحث عنها السارد وبتوخاها ضمن هذه العلاقة.

# 1.2.10. السارد شخصية رئيسية (البطل):

وقد جعل الوهراني كاتب هذا المنام الراوي شخصية خيالية رمز بها إلى نفسه، وهذا يدل على أنه "كان راوية مقاماته فهو رجل أسفار وترحال"<sup>3</sup>، فالوهراني باعتباره المؤلف

2015/2014، ص321.

بي مسرر موبوي مسرو موبوي و مسكلها السردي، مذكرة دكتوراه، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة بسكرة،  $^2$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الأمير مهدي الطائي، المقامات أصالة وفنا وتراثا، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 2001، ص 88.

(السارد=البطل) في المنام، لا يبحث عن الاندماج مع الآخرين فتصوراته الفكرية والروحية والإبداعية لا تنسجم مع المجتمع الذي يعيش فيه، مما جعله يلجأ إلى استعمال "الحلم" كتقنية سردية مبدعة، فجاءت شخصياته غريبة وعجيبة انقسمت إلى شخصيات متقابلة؛ شخصيات تخضع للواقع وأخرى تخضع للحلم، أين يقوم بإعادة بنائها ورسمها حتى تتجانس فيما بينها أ، فهروب الوهراني السارد إلى عالم الحلم؛ دليل على سعيه لإسقاط عالمه الواقعي المليء بالظلم والقهر، وهذا للبحث عن تحقيق ما عجز عن القيام به في الواقع.

والسارد كشخصية رئيسية في ثوب البطل يتناول الخطاب السردي مستعملا ضمير المتكلم الذي "يقوم بدور فاعل في كسر الفروق الزمنية والسردية بين السارد والشخصية والزمن" حيث يقوم الراوي دور البطولة في حكايته، كما قد يخفت صوته، فيكون دوره ثانويا بوصفه ملاحظا ومتابعا للسرد.

وانطلاقا من ذلك نلحظ أن الوهراني استهل منامه بصيغة ضمير الغائب الذي "يحيل على الموضوع"<sup>3</sup>، وهو أبسط الصيغ الأساسية للسرد و "أكثر الضمائر قدرة على السرد في الأعمال السردية وأكثرها انتشارا وتداولا"<sup>4</sup> توظيفا وأيسرها فهما على المتلقي، فهو بمثابة القناع الذي يتخفى خلفه الكاتب ليمرر ما شاء من أفكار ومواقف وتعليمات وأراء، دون أن يبدو تدخله صارخا ولا مباشرا<sup>5</sup>، فهو هنا راويا مقدما له، والبطل الأول في المنام.

 $<sup>^{1}</sup>$  – ينظر: بشير محمودي، بنية الحدث في الرواية الجزائرية (البحث عن الوجه الآخر نموذجا)، دراسات جزائرية (مخبر الخطاب الأدبي في الجزائر)، جامعة وهران، ع2، مارس 2005، ص124.

<sup>2 -</sup> عبد الناصر هلال، آليات السرد في الشعر العربي الحديث، مركز الحضارة العربية، القاهرة، ط1، 2006، ص 171.

 $<sup>^{3}</sup>$  – المرجع نفسه، ص 171.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نفسه، ص 174.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – ينظر: عبد الملك مرتاض، تحليل الخطاب السردي – معالجة تفكيكية سيميائية مركبة "لرواية زقاق المدق – ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د.ط، 1995، ص 192.

لقد حاول الوهراني التفنن في استهلال منامه باعتباره خطابا افتتاحيا بارزا، باستقطاب القارئ وإظهار براعته في الإخبار السردي، فالاستهلال أظهر تغير حال الخادم مع وصول رسالة شيخه الحافظ العليمي، بعد أن "وجد بين جوانح الخادم من نار الشوق أجيجا" أو وهو ما يفضي إلى اختفاء شخصية الوهراني خلف شخصية الخادم ضمن الهيئة السردية.

هي إذا حكاية أحداث للراوي عن نفسه أسندها السارد (الوهراني) إلى شخصية الخادم التي يختبئ خلفها، والتي يسعى من خلالها عرض قصته، مستهلا كلامه بمدح وتبجيل شيخه العليمي، محاولا استمالته تكفيرا عن مزاحه في حقه، بقوله: "وصل كتاب مولاي الشيخ الأجل الإمام الحافظ الفاضل الأديب الخطيب المصقع الأمين...تاج الخطباء، فخر الكتاب وزين الأمناء أطال الله بقاءه، وجعل خادمه من كل سوء وقاه" ثم ينتقل إلى قوله: "لقد فكر الخادم ليلة وصول كتابه إليه في سوء رأيه فيه، وشدة حقده عليه، وبقي طول ليلته متعجبا من مطالبته له بالأوتار الهزلية بعد الزمان الطويل، وامتنع عليه النوم لأجل هذا إلى هزيع من الليل "3، فالسارد يستند في هذا المقطع كمشهد استهلالي، لمعرفة الراوي بياء المتكلم (مولاي) والذي يوهم من خلاله المتلقي عن وجود شخص متكلم، فيما تظهر هاء الغائب (تناوله، كتابه) للإشارة إلى الخادم كشخص منفصل عنه.

فالسارد يعمد إلى تقديم مهمة الراوي إلى شخصية الخادم، لتشكيل صورة متماهية مع بعضهما البعض، يظهر الوهراني خلف الخادم وهو يحكي على لسانه بدايات المنام، بعد شعوره بالخوف، والرهبة مما جاء به كتاب مولاه وشيخه العُليمي بغير ما يأمل ويشتهي.

إن الوهراني يُقدم أفكاره ضمن البناء السردي، الذي يسعى من خلاله للكشف عن شخصيته، ضمن مشاهد مؤطرة في منامه، والتي تتيح له إظهار شخصيات جديدة يعمل

116

<sup>17</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 17

<sup>3 –</sup> نفسه، ص 23

على إدخالها في سياقات سريعة لإثراء مشاهد نصه، بما يُعرف بالحوار الداخلي أو المونولوج\*، كقوله لدى بلوغه أرض المحشر، بعد المناداة ليوم العرض على الله تعالى وخروجه من القبر: "فقلت في نفسي: هذا هو اليوم العبوس القمطرير، وأنا رجل ضعيف النفس خوار الطباع ولا صبر لي على معاينة هذه الدواهي، كنت اشتهي على الله الكريم في هذه الساعة رغيفا...والحافظ العليمي ينادمني عليها بأخبار خوارزم، وفخر الدين بن هلال يُغني" أ، فهو يبرز في هذا المشهد شخصية الوهراني (الخادم) بوصف رجلا ضعيف النفس، عديم الصبر، نفسه تشتهي أكلا خاصا ومنادمة لشيخه العليمي وبقية الشخصيات كل حسب وظيفته الاجتماعية.

#### 2.2.10. الراوي المشارك للشخصيات:

وينتقل السارد في المنام الكبير من وظيفة الإخبار إلى الظهور بمظهر المشارك القائم بالفعل، فيتحول من وظيفة الرواية إلى وظيفة إنجاز الفعل، بمعنى ينتقل ليصبح راويا مشاركا، "ففي الوقت الذي يتولى فيه الراوي فعل القص، فإنه يشارك الشخصيات في صناعة الأحداث، ويتزاحم معها في صراعها مع الزمان، أو يشهد هذا الصراع ويراه"²، ويتوالى فعله على امتداد فضاء المنام، وما تكشفه عملية الإنجاز، وهي متنوعة وكثيرة، "فقلت في نفسي..."، فتوجهنا، وقمنا، ونجهد أنفسنا، "فأقوم وأعدو ملء فروجي، وأنتم خلفي إلى أن انتهيت إلى جماعة"³، وهنا يتعاظم دور السارد في عملية الإنجاز ليكون طرفا في الحوارات التي يتضمنها المنام، مثل: "قلت له: ألمثلى يقال هذا الحديث؟ ...فقال لى مالك: لعلك تريد

-

<sup>\*</sup> هو من أبرز تقنيات السرد، يعرفه الكاتب الفرنسي ادوار جاردان بأنه وسيلة إلى إدخال القارئ مباشرة في الحياة الداخلية للشخصية، دون أي تدخل من جانب الكاتب بالشرح أو التعليق، (آمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للنشر، بيروت، لبنان، ط2، 2015، ص112)

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{-1}$ 

<sup>120</sup> عبد الرحيم الكردي، الراوي والنص القصصي، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، ط1، 2006، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص 37

أن تهجوني...فقال: وأي سورة لا يستغني بها القارئ في الصلاة...، فقلت: أعرفها والله"1، وهذه الحوارات التي تستخدم ضمير المتكلم وضمير الغائب كثيرة ومتعددة ضمن النص السردي.

فالوهراني هنا يقدم منظورا مغايرا للحكاية، بجعل الشخصية السادرة في منامه تنتقل من دور مرافقة الحدث لتصبح شخصية فاعلة ومؤثرة في مجرياته، حيث يندمج فيه دور الراوي مع دور البطل<sup>2</sup>، في مثل قوله: "فأقوم وأعدو ملء فروجي، وأنتم خلفي، وهم ينظرون إليً ويقولون: ها قد جاء، فأخالط ذلك الجمع وأتخللهم إلى صدر ذلك الملاً" 3، حيث يتماهى في هذه الأحداث وكأنه شخصية من شخصيات المنام.

ما يبدو حقيقة، أن الوهراني اشتغل على مواجهة التصور العرفي للسرد كترفيه وتسلية، مؤطرا عمله بطرح منظوره للحكاية بشكل مختلف، تكون فيه الشخصيات السّاردة شخصيات واقعية وفاعلة في الحكاية وليست مؤطّرة لها فقط $^4$ ، فالراوي الفاعل مناسب تماما للعجائبي، كما يؤكد تودوروف، فهو "يسهل التماهي المطلوب فيما بين القارئ والشخصيات $^{-5}$ ، حيث يعد الوهراني أول من وظف هذه التقنية التي رمى إلى زحزحة المركز ليحوله إلى هامش انطلاقا من رؤيته الاجتماعية والإيديولوجية $^6$  التي حملها بناء المنام بشكل عام.

<sup>17</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>150</sup> ص نظر: مدانى زيقم، منامات الوهراني من القالب السائد إلى السرد المختلف، ص  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: محمد زيوش، تقنيات الراوي السردية، ص 234

<sup>5 -</sup> تزفيتان تودوروف: مدخل إلى الأدب العجائبي، تر: الصديق بوعلام، دار الكلام، الرباط، المغرب، ط1، 1993، ص

 $<sup>^{6}</sup>$  – ينظر: محمد زيوش، المرجع السابق، ص 234

#### 3.2.10. السارد الشاهد:

وتظهر الإشارات الدلالية للسارد ضمن الخطاب المسرود للوهراني، "الذي تتداخل فيه الأحداث مع الإسترجاعات حيث يحاول السارد بعث نفسه من جديد في الخطاب المحكي" أين يتكفل الراوي الشاهد للأحداث بوصف الأماكن التي عاش فيها والمدن التي تنقل بينها، ويظهر مثل ذلك في قوله: "لا والله ما رجل من سادات بني سرايا، شرده عن وطنه الغارات والسرايا، كان قد ربى في السروج، ونشأ بين الجداول والمروج، يتردد من حصن اللبوة إلى بساتين الربوة، ويقيل في عين جور ويصطاد في الساجور، وفي هذه المواطن كما علمت رائعة الجن" ثم يتجلى السارد الشاهد يتتبع مسار الخطاب المسرود، فهو المتكلم الرئيسي بوصف عكسي لما ذكره في الأول، بعد أن انقلب حال السارد من البذخ والنعيم إلى الفاقة وقلة الحال، فنجد الشاهد (الراوي)، يقول: "فرماه الدهر بالحظ المنقوص، وطرحه إلى أرباض مدينة قوص، يتقلى في حر السعير، ولا بشبع من خبيز الشعير، إدامه البصل والصير، وفراشه الأرض والحصير "3، في وصف يُظهر من خلاله مدى الحالة التي صار إليها.

والسارد الشاهد هو راوٍ حاضر لا يتدخل، و"لا يشارك في الأحداث إذ نجده على مسافة مما يروي غائب في بنية الشكل"<sup>4</sup>، لكنه يروي من مسافة بينه وبين ما يرويه، فأهمية فأهمية "الراوي الشاهد ليست مجرد عمل آلي يراكم الصور بتقطيع عبثي لها، بل هي في جعل بنية الشكل تقول، أي جعل حركة البنية حركة دالة"<sup>5</sup>، والمقطع الآتي يرصد لنا محاورة أمير المؤمنين مع المقداد بن الأسود، حيث يصف الراوي الشاهد الذي يتقاطع مع صوت بن

\_

المعباس، 2019/2018، ص 164. السردي في منامات الوهراني، رسالة دكتوراه، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة سيدي بلعباس، 2019/2018، ص 164.

<sup>17 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المصدر نفسه، ص 18

<sup>4 -</sup> يمنى العيد، تقنيات السرد الروائي، ص 100

<sup>5 -</sup> بلحجات نبيه، المرجع السابق، ص 171.

الأسود، المشاهد التي تثبت براءته طمعا في الشفاعة، بقوله: "ومنير الدولة يخاطبه في بني سرايا ويقول له: ما أوبقهم وأوقف أمرهم، سرايا ويقول له: ما أوبقهم وأوقف أمرهم، فيقول له جحا: والله يا أمير المؤمنين لتسمعن في صحيفة أعماله، فتنكر أمير المؤمنين من سماع هذا الحديث وثقل عليه حتى ظهر ذلك في وجهه" وهو حوار بين شخصيات يقدمها الراوي بعيدا عن أي تدخل منه.

ويواصل الراوي تقديم عرضه للشخصيات ضمن المنام، بذكره تفاصيل المحاورة التي لم يتدخل فيها، مكتفيا بنقلها وتبيان الأثر الذي تركته في النفس، فالسارد وعلى مدار المحاورة بين الشخصيات، لا يشارك في العملية بل يتكفل بالتأطير العام، "فقالت الملائكة: أي رب أشغالنا كثيرة في هذا اليوم، وقد جاء هذا الرجل بتخليط عظيم، وقد سبقه أمم من الناس وهو يريد يوم قيامة وحده، ولا يحاسب فيه سواه، ...فيقول الباري جلت قدرته: ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة، سلموه إلى الروح الأمين، فيقول جبريل عليه السلام: هذا شيخ من شيوخ الإسلام "2"، فالسارد هنا ينقل المحاورة ويعرضها دون تدخل منه، بما "يعرف بمصاحبات الخطاب المعروض "3، فنجده يعرض هذه المحاورة مكتفيا بتقديم الأثر الذي تتركه.

ويوظف الوهراني الوصف داخليا وخارجيا في كل منامه، بحيث يلجأ إليه لتقديم الخادم والحافظ العليمي وسائر الشخصيات وتحديدها، مستعملا الحلم كأداة لمقارنة الواقع بالعالم الآخر، فالسارد يتحدث عن نفسه واصفا حالة وقت قيامه من القبر، "فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت إلى أرض المحشر، وقد ألجمني العرق، وأخذ مني التعب والفرق، وأنا

\_

<sup>44 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه، ص 28

 $<sup>^{3}</sup>$  - بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص  $^{3}$ 

من الخوف على أسوأ حال، وقد أنساني جميع ما أقاسيه عظيم ما أعانيه من شدة الأهوال"1، وهي أفعال ذات صلة مباشرة بصورة الراوي الشاهد.

فالسارد هنا يسند لنفسه رحلة المنام، ليقوم خلالها بمهمة ترتيب الأحداث وروايتها ومحاورة الشخوص الذين وظفهم، وشارك في صناعتهم، من واقعه أو من نسج خياله، مقدما هذه الأحداث والمشاهد في عالم الحلم في شكل أخبار وتقارير للمتلقي (المستمع/القارئ) موهما الجميع بصدق حدوثها، مستعينا بشخصية الحافظ العلمي الواقعية التي تدور حولها بؤرة المنام، فهي المروي لها داخل المنام والمرسل إليه خارجه.

"فقال لي عبد الواحد ذكرتني بهذا القول الساعة كان الحافظ العليمي يقلب عليك الأرض فقلت له: وأين أجده؟ فقال: هذا هو واقف مع النبيه...فقلت له: التوينة معذور، وسرت إلى نحوك وناديتك فأقبلت إلى تجري، وما كلمتني كلمة دون أن لكمتني لكمة موجعة وشتمتني ولعنتني وطيرت في وجهي خمس أواق بصاق كعادتك عند الكلام، وقلت لي: ياعدو الله ما كفاك أنك خاطبتني بنون الجمع وكاف المخاطب، حتى ذكرت اسمي بغير كنية ولا لقب؟ والله لأتوصلن إلى أذيتك بكل ما أقدر عليه من القبيح" ويبدو لنا من خلال هذا الحوار الذي يدور بن السارد وعبد الواحد، حالة الخوف التي تنتاب السارد من شخصية الحافظ العليمي الذي هدده بالثأر والانتقام منه، حيث ينقل السارد الكلام فيه نقلا مباشرا دون أن يتدخل، كما يستمر الراوي في نقل الكلام الذي دار بينه وبين الحافظ العليمي، وبينهم ومالك جنهم نقلا مفصلا لكل ما جرى من أحداث.

وسوف نجد أنفسنا أمام خطاب حواري مثير للدهشة والعجب، استطاع الراوي أن يخلقه مع شخصية الحافظ العليمي باعتبار الأخير شخصية واقعية لها قيمتها وهيبتها، والتي

<sup>23</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 26

تساعد على إطالة الحدث، وانسياب السرد وكشف مكنونات هذه الشخصية، وما تبديه من مشاعر اتجاه السارد المتخفي وراء الراوي/الخادم<sup>1</sup>، فشخصية العليمي تُشارك الخادم مسيرته الحكائية عبر أغلب مقاطع النص السردية قبل المنام، داخل المنام وخارجه، حيث التحام صوت السّارد مع الشّخصية بصورة واضحة، تجعل منه شخصية رئيسية في السرد.

# 4.2.10. تعدد وتنوع حضور الراوي داخل المنام:

ويتضح مما سبق ذكره؛ أن الخطاب السردي المعروض الذي قدّم لنا به الوهراني/الراوي منامه، اعتمد على خطابات متنوعة من الصيغة، منها الأسلوب المباشر الذي يرتبط بوجود متكلم (أقوال الشخصيات)، يقدم لنا الخبر وكأنه صادر عن الشخصية الروائية، كما يذكر ذلك صلاح فضل $^2$ ، كما اعتمد من جهة أخرى على أسلوب الخطاب غير المباشر (أقوال الراوي)، الذي يحفظ ذلك التضاد بين صوتي الراوي والشخصية $^3$ ، ويميز بينهما.

فالتعدد والتنوع في مكانة الراوي ودرجات حضوره داخل نص المنام، لا يخضع لمنطق معين، باستثناء منطق الحوار الذي يتبادل فيه المتحاوران الأدوار بين سارد ومسرود له ، يعبر من خلالها عن رؤية ذات دلالات وإيحاءات مختلفة، يبحث عنها الكاتب ويوجهها إلى الشكل الذي يريده.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: فاطمة الزهراء عطية، العجائبية وتشكلها السردي، ص 209.

 $<sup>^{2}</sup>$  – بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص  $^{2}$ 

<sup>. 172</sup> سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي (الزمن – السرد – التبئير)، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: بلحجات نبيه، المرجع السابق، ص 174.

# 3.10. السارد وتقنية الحوار في المنام:

يرى باختين \* أن الحوار في السرد "يَسْنِدُ من الداخل المُفهمة ذاتها لموضوعه والتعبير عنها بمساعدة الخطاب، مُحوّلا بذلك دلالة الخطاب وبنيته التركيبية، فَيَغدو هنا، تبادل التوجه الحواري وكأنه حدَثُ الخطاب نفسه" أ، فالحوار السردي تفرضه طبيعة بنائية خاصة به، ذلك أن اتجاه الحوار صعودا ونزولا وتداخله في خطابات الآخرين يخلق حركة الآنا والآخر في آن واحد، وإذا كان الحوار لا يرقى بنفسه ولا يضع مؤشرا بنفسه 2، فإنه يظهر من خلال صراعه مع صوت الآخر.

نلمح من خلال خطاب السخرية التي مارسها الوهراني ضمن سياقات نص المنام الكبير، الأدوار الفاعلة التي قام بها الحوار في صناعة وإبراز الأحداث داخله، من خلال توزيع الأدوار بين الشخصيات، وتقديمها من طرف الوهراني حسب ما يرمي إليه من أهداف، وهو بذلك يعمد إلى إسناد هذه الأدوار الساخرة لنفسه من أجل تقوية الحوار وجعله متماسكا يؤدي مبتغاه، أين يستعمل الراوي ممثلا في الخادم الشخصية التي يختفي وراها الوهراني؛ تقنيات خاصة للربط بين الأدوار الموزعة بحسب كل شخصية، فتارة نراه يقدم شخصيته وتارة نراه لا يظهرها بحيث لا يتدخل في الحدث مطلقا، وفي أخرى نلمحه يتدخل في مستويات سردية معينة، ومن الأمثلة على ذلك، نذكر، قوله: "فما انقضت أمنيتي حتى طلع عبد الواحد بن بدر "3، فهو هنا لا يتدخل بل يصف لنا موقفا، يستعد من خلاله للدخول في حوار مع هذه الشخصية التي طلعت عليه، بعد خروجه من قبره.

(1075 1905) . .... \ 51:

<sup>\*</sup> ميخائيل باختين (1895-1975) باحث روسي، أصدر عدة كتب منها الماركسية وعلم اللغة وقضايا شعرية دستويفسكي، والملحمة والرواية. (عبد الله إبراهيم، السردية العربية بحث في البنية السردية، ص 224)

ميخائيل باختين، الخطاب الروائي، تر: محمد برادة، دار الفكر للدراسات والنشر، القاهرة، ط1، 1987، ص 57  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: عبد الناصر هلال، آليات السرد في الشعر العربي الحديث، ص 155.

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

إن البناء السردي لمنام الوهراني مليء بتقنية الحوار التي أوردها الراوي في العديد من المواضع والمستويات السردية، فتقنية الحوار بدأت مع خروج الخادم من قبره باتجاه المحشر، حيث دار بينه وبين عبد الواحد بن بدر الحوار التالي: قال لي: الساعة رأيت عدة جَوارٍ يطلبونك...قلت: لو أني مثل الحافظ العليمي، فقال لي عبد الواحد: ذكرتني بهذا القول الساعة، كان الحافظ العُليمي يقلب عليك الأرض "أ ويمتد الحوار على مساحة واسعة من الأخذ والرد، مع عبد الواحد بن بدر وهو حوار تمهيدي للحوار الذي سيكون بعده بينه وبين شيخه الحافظ العُليمي الذي يدله على مكانه، بعد أن يطلب الخادم منه ذلك "فقلت له: وأين أجده، فقال: هذا هو واقف مع النبيه بن الموصلي "2، والحوار هنا حوار منفصل عن الحوار السابق ضمن مشهد خاص، بين الشيخ العليمي والراوي المختفي وراء الخادم، محاولا التقليل من حجم غضبه بتذكيره بمشاهد الملائكة والميزان والصراط وخروج مالك خازن النار عله يعود عن طلب ثأره.

وظف الوهراني/الراوي تقنية الحوارات المتتالية في بناء سرده، قصد تشكيل أحداث ومشاهد تعبر عن حجم معاناته مع العديد من شخصيات عالمه الواقعي، فحوار شخصياته التي ينقلها للقارئ والتي تتداخل فيما بينها؛ يظهر فيها دور الراوي وكأنه شخصية مستمعة، أو مجرد ناقل لا سلطة له فيها.

تبدوا معظم حوارات نص المنام حوارات مسترسلة؛ مبنية على طريقة تقنية الحوار المسرحي، من حيث البساطة والارتجال والصراحة والجرأة ومن حيث اعتماد أسلوب الحوار وتعدد المشاهد، وهذه التقنية تحول القارئ إلى مُشاهد فعال<sup>3</sup>، بحيث تعطى هذه المشاهد

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 25

<sup>63 –</sup> ينظر: سعدلى سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده، مذكرة ماجستير، جامعة تيزي وزو، 2012، ص $^{3}$ 

للقارئ وصفا لانفعالات الشخصيات وحركاتها، يبتعد السارد فيها عن تقديم كلمات بعينها لحوراه.

# 4.10. وظائف الراوي في المنام:

يتكفل الراوي في النص السردي بالقيام بوظائف "أساسية لا محيد عنها، فالحكاية تقتضي وظيفة الراوي السردية، أو ما يسمى بوظيفة التمثيل، فمنها يستمد الراوي علة وجوده أيا كانت درجة حضوره في الخطاب، وتتضاف إلى هذه الوظيفة الأساسية وظيفة من جنسها هي وظيفة التسيق أو المراقبة" أ، ولعل من أهم هذه الوظائف التي يقوم بها الراوي في منامات الوهراني مايلي:

# 1.4.10. الوظيفة السردية:

تُعد الوظيفة السردية من أهم وأبرز الوظائف التي يتكفل الراوي القيام بها ضمن أي نص سردي، فهذه الوظيفة ترتكز على وظيفتين ثانويتين هما: وظيفة بناء المكان والشخصيات، ووظيفة الإنباء<sup>2</sup>، فالراوي وُجد للقيام بفعل السرد، وبدون قيامه بهذه الوظيفة فقد هويته ووجوده.

فالمكان الذي دارت فيه أطوار حلم الوهراني هو فضاء المحشر، تفرعت عنه أماكن وفضاءات أخرى متعددة، كانت مسرحاً لمشاهد مكتظة بالأحداث، منها الغرفة، القبر، الجنة، النار، أرض المحشر، وقد اشتركت الشخصيات الفاعلة في السرد، وهي كثيرة مثل الخادم والحافظ العليمي وابن النقاش في تبئير الأمكنة ووصفها إضافة إلى الراوي الذي أتاح الفرصة للشخصية للتبئير في كثير من المناسبات للإيهام بواقعية ما يروي واستأثر هو

70 ينظر: محمد العمامي، تحليل الخطاب السردي، ص $^{2}$ 

<sup>473</sup> محمد القاضي وآخرون، معجم السرديات، ص $^{-1}$ 

بالرؤية في بعض المواطن واستردادها في أحيان أخرى، وهذا عندما يجد أن الشخصية غير قادرة على إتمام الوصف $^1$  وإظهار صورة الأمكنة كاملة بحكم طاقتها المحدودة.

والشأن نفسه بالنسبة للشخصيات التي تكفل الراوي بتبئيرها عند وجودها في أماكن لا يوجد فيها من شخصيات السرد من يتولى المهمة عنه.

# 2.4.10. وظيفة التنسيق أو المراقبة:

تَخْتَص هذه الوظيفة في النص السردي عموما بالتنظيم الداخلي للخطاب، متمثلة في "إبراز مفاصل الحكاية الكبرى والربط بين أجزائها وضبط مابينها من علاقات وفي تنظيم زمن الحكاية بالإضمار والارتداد والاستباق وغيرها، والتصرف في طرائق إدراج أقوال الشخصيات، واختيار نمط الخطاب المناسب لنقلها" وقد استطاع الوهراني من خلال هذه الوظيفة أن يصنع توازنا في سرده، مراعيا التسلسل الزمني للحكاية، فالراوي خلق الروابط التي تشد الشخصيات والأحداث بعضها ببعض، بتوحيده للمكان والزمان اللذين جرت فيهما هذه الأحداث ، مقدما ماضي بعض الشخصيات في بعض مراحل هذا الحلم وتقديم معلومات حولها لكي يتسنى للمتلقى فهم حاضرها.

# 3.4.10. وظيفة التوزيع:

تَحْفل منامات الوهراني بوظيفة التنوع التي تظهر من خلال الحكاية الإطار والتي تتفرع عليها مجموعة من الحكايات التي تتغير وتكسب قيمته من القصة الأم، ذلك أن السرد يُظهر رواة آخرين يتولون مهمة السرد بدلا عن الرواي الأساسي، رغم أن السرد يقوم أساساً

 $^{3}$  – نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، المرجع السابق، ص

-

<sup>17</sup> م ينظر: نجلاء إبراهيم محمد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، ص $^{-1}$ 

<sup>473</sup> محمد القاضي وآخرون، معجم السرديات، ص $^{2}$ 

بصياغة خطاب الشخصيات الأخرى<sup>1</sup>، حيث يظهر جليا سعي الراوي لتنظيم المستويات السردية داخل النص من خلال قيامه بتوزيع الحوارات بين شخصيات المنام بشكل محكم، وإسناد كل دور إلى شخصية مناسبة تتماشى وسيرورة أحداث المنام التي تجري في مكان محدد معلوم وهو يوم المحشر.

إنَّ وظيفة توزيع الأدوار على الشخصيات تنطلق منذ بداية المنام حيث لقاء الوهراني مع عبد الواحد بن بدر ثم شيخه العليمي ويستمر استدعاء الوهراني للشخصيات وفقا لتوالي المشاهد التي تتطلب تدخل شخصيات بعينها لتقوم بوظيفتها حسب نمط كل مشهد، وعمله على اسناد الدور المنوط لها تارة بظهوره وتارة بتخفيه وراءها حسب ما استلزمه الموقف.

ومن خلال ما سبق ذكره نخلص إلى أن الراوي يحتل مكانة أساسية ضمن عملية القص، من خلال المهام المنوطة به، والتي تتوزع حسب مستوى كل وظيفة، يشكل فيها الراوي الدور الأساسي في تنظيم عملية السرد حضورا وغيابا<sup>2</sup>، وهو ما يمكننا من فهم علاقة الراوي ببقية العناصر داخل النص السردي الذي له فاعلية خاصة، باعتباره عنصرا مهيمنا في حركة العلاقات بين العناصر، خاصة بالنسبة للشخصيات التي تبقى عنصرا مؤسِسا ومؤثرا في بناء النص السردي والتي لا يمكننا تصور نص سردي بدون شخصيات، وهذا ما سنتناوله بشيء من التفصيل في فضاء الفصل الثالث الذي عنوناه بالشخصيات وبناء سرد المقامة.

\_

<sup>28</sup> سيظر: سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده، ص $^{-1}$ 

<sup>. 176</sup> بنظر: بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص $^{2}$ 



# الفصل الثالث

# الشخصيات وبناء السرد

- 1. تحديد المفاهيم
- 2. مقاربة الشخصيات
- 3. بنية الشخصية في منامات الوهراني

مرً بنا في الفصل السابق الحديث عن السارد وأنماطه، الذي يُشكِّل تقنية مهمة في المنام الكبير للوهراني، وفي حقيقة الأمر أن عمل السَّارد يرتبط بشخصيات تضمن لهذا النص حيويته وحركته، فمكون الشخصية في النص السردي يلعب دورا هاما في الحفاظ على حركية النظام العلائقي داخل النص السردي، من خلال رصد العلاقات المترابطة داخله، وهذا ما نراه ماثلا في نصّنا هذا، وقبل الحديث عن أهم الشخصيات المشكلة لهذا النص، والكشف عنها والدور الذي لعبته، نحاول تقديم مفهوم للشخصية.

#### 1. تحديد المفاهيم:

مما لا شك فيه أن معرفة وضبط المصطلحات المتعلقة بأي فن ضرورية لاستيعابه وفهمه، ولضبط تلك المصطلحات لابد من معرفة المعاني اللغوية للألفاظ الخاصة بتلك المصطلحات، وذلك لما بين المعنيين من علاقة غالبا، وقد تكون هذه العلاقة قوية ظاهرة أحيانا، وبعيدة خفية أحيانا أخرى. لذلك كان لزاما علينا-ونحن في صدد البحث عن مفهوم الشخصية-إلقاء الضوء على معرفة معانيها في اللغة، ومنها ننتقل إلى معرفة معانيها اصطلاحا ومحاولة ربط بعضها ببعض وما ينشأ عنها من علاقة.

#### أولا: مفهوم البنية:

قبل الحديث عن مفهوم الشخصية يجب تحديد مفهوم البنية؛ إذ تمثل الأساس الذي ستقوم عليه هذه الدراسة، فتحديد معنى هذا المصطلح، يجعلنا نسير برؤية واضحة في الكشف عن بنية الشخصية عند الخادم الوهراني.

# أ. المفهوم اللغوي:

ورد معنى "بِنْية" في المعاجم العربية بأنها مصدر الفعل بنى بمعنى التشييد وهيئة البناء، ففي لسان العرب البنية هي "الهيئة التي بُنِي عليها" أما صاحب الفروق فقد عرف الهيئة بأنها تستعمل في البنية، وذلك عند تفريقه بين الصورة والهيئة أن كما ذكر أن البِنْية من البناء، وذلك في قوله: "وأهل اللغة يجرونها على البناء يقولون بُنية وبِنْية وقال بعضهم بنى بنية من البناء وبِنية من المجد، وأنشد قول الحطيئة أنه

# أُولَئِكَ قَوْمٌ إِنْ بَنَوْا أَحْسَنُوا اِلْبِنَا \*\* وَإِنْ عَاهَدُوا أَوَفَوْا وَإِنْ عَقَدُوا شَدْوًا

وإذا رجعنا إلى المعاجم الأوربية؛ نجد أنها كلمة بنية تستعمل في فن المعمار، فوردت امشتقة من الأصل اللاتيني (Stuere) الذي يعني البناء أو الطريقة التي يقام بها مبنى ما، من وجهة النظر الفنية المعمارية، وبما يؤدي إليه من جمال تشكيلي "4، ومن هنا نلحظ أن هناك اتفاق بين المعاجم العربية والغربية في تحديد معنى هذا المفهوم.

#### ب. المفهوم الاصطلاحى:

عرف بياجيه (Jean Piaget) رائد المدرسة البنائية البنية؛ بأنها نسق تحويلي مرتبط بقوانين وآليات تحافظ على بقائه في حيز المجموعة، وبهذا فهو يجعل البنية تتألف من ميزات ثلاث: الجملة، والتحويلات، والضبط الذاتي<sup>5</sup>، أما الناقد شتراوس\*(Strauss) فيرى

 $<sup>^{1}</sup>$  - ابن منظور ، لسان العرب، مج $^{1}$  ، دار صادر ، لبنان، ط $^{1}$  ، د.ت، ص $^{2}$ 

<sup>324</sup> ص أبو هلال العسكري، معجم الفروق اللغوية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، مج1، ص  $^2$ 

<sup>106</sup> – المرجع نفسه، ص -3

 $<sup>^{4}</sup>$  – صلاح فضل، نظرية البنائية في النقد الأدبي، دار الشروق، القاهرة، ط1، 1998، ص $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  – ينظر: جان بياجيه، البنيوية، تر: عارف منيمنة وبشير أوبرى، منشورات عوبدات، بيروت، ط4، 1985، ص $^{5}$ 

<sup>\*</sup> ليفي شتراوس ولد ببلجيكا عام 1908، درس القانون في جامعة باريس وحصل على إجازة الفلسفة عام 1932، اهتم بعلم اللغة البنيوي، له عدة كتب منها: المدارات الحزينة والأبنية الأولية للقرابة والدراسة البنيوية للأسطورة، (ينظر: إديت كريزويل، عصر البنيوية، أفاق العصر، دار سعاد الصباح، تر: جابر عصفور، ط1، 1993، ص ص 35–36)

أن البنية هي وصف للنموذج لا للواقع المباشر، كما أن فكرة البنية الاجتماعية لا تشير إلى الواقع التجريبي وإنما إلى النماذج التي يتم تكوينها طبقا لهذا الواقع.

كما يشير شتراوس إلى جملة من السمات تتميز بها البنية الفنية هي: أنها نظام يتمثل في عناصر إذا ما عدلت كلها أو بعضها أدى بالضرورة إلى تعديل قيمتها، وينتمي كل نموذج إلى مجموعة التحولات ويتطابق كل تحول مع نموذج من القبيل نفسه أ، بشكل يجعل مجموعة هذه التحولات يُكوّن مجموعة من النماذج.

وهي تتيح لنا معرفة هذه الخصائص وأن نتوقع طريقة ردِّ الفعل لدى النموذج عند تعديل أي عنصر من عناصره، حيث ينتهي تكوين النموذج بشكل يجعل قيامه بوظيفة كافيا لتغطية جميع الوقائع الملاحظة².

أمّا إذا رجعنا إلى الباحثين العرب فنجد بعض المحاولات لوضع تعريف لهذا المفهوم؛ فمثلا رمضان الصباغ عرفها بأنها مفهوم يطلق "على الكل المؤلف من الظواهر المتضامنة، والبنية هي ما يكشف عنها التحليل الداخلي والعناصر والعلاقات القائمة بينها، ووضعها والنظام الذي يتخذه، ويكشف التحليل عن العلاقات الرئيسة والعلاقات المتعددة في الموضوع"3، أما نبيلة إبراهيم فتعتبرها بأنها "الطريقة التي يتكون منها إنشاء من الإنشاءات أو جهاز عضوي أو شكل كلّي"4، إذْ ذهبت لتعريف البنية من جهة البناء الفني للنص.

في حين يقدم جابر عصفور تعريفا أكثر شمولا وتفصيلا لمفهوم البنية، فيعرفها بأنها "نسق من العلاقات الباطنة (المدركة وفقا لمبدأ الأولية المطلقة للكل على الأجزاء) له قوانينه الخاصة، من حيث هو نسق يتصف بالوحدة الداخلية والانتظام الذاتي على نحو يفضي فيه أي تغيير في العلاقات إلى تغيير في النسق نفسه، وعلى نحو ينطوي معه المجموع الكلي

131

النقد الأدبي، ص $^{1}$  -  $^{1}$  البنائية في النقد الأدبي، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص147

 $<sup>^{-3}</sup>$  مصان الصباغ، العلاقة بين الجمال والأخلاق في مجال الفن، مجلة عالم الفكر، مج $^{-2}$ ، 1998، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  – إبراهيم نبيلة، البنوية من أين وإلى أين؟، مجلة فصول المصرية، ع $^{2}$ 1981، ص $^{3}$ 

للعلاقات على دلالة يغدو معها النسق دالا على معنى"<sup>1</sup>، ويتضمن هذا التعريف جملة من المسلمات هي: أن البنية هي ما تفعله بصورة منطقية، من علاقات الأشياء، لا الأشياء ذاتها، وأن موضوع هذا التصور يتصف بأنه حقيقة لا شعورية لا تظهر بنفسها، بل تدل عليها أثارها أو نتائجها.

ومما سبق يمكن أن نعرِّف البنية بأنها نظام يؤلف بين عناصر مختَّلفة، وهذا النِّظام لا يخضع للثبات بل يميل أحيانا لتحول والتّغير، وذلك بحسب تغير وتبدل أحد عناصره، وصفة التحول هذه تمنح البنية مزيدا من الدلالات.

#### ثانيا: مفهوم الشخصية:

# أ. المفهوم اللغوي:

إذا ما رجعنا إلى المتعاجم اللّغوية، وكُتب اللّغة نجد أن مادة (ش خ ص) تدور حول الارتفاع والعلو والظهور والبروز، فقد عرفها صاحب المنير بقوله "يقال أشخصته وشخص شخوصا أيضا إذا ارتفع وشخص البصر إذا ارتفع...ولا يسمى شخصا إلا جسما له شخوص وارتفاع" وعرفه صاحب المعجم الوسيط بقوله "شخص الشيء مشخوصاً: ارتفع وبدا من بعيد، والسهم جاوز الهدف من أعلاه، وفي التنزيل العزيز ﴿إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ ﴾ (سورة إبراهيم، الآية 42)؛ شخص فلان مشخاصة : والشخصية: صفات تميز الشخص من غيره "3، أما صاحب الفروق اللغوية فقد عرفه عند حديثه عن الفرق بين الشخص والجسم بقوله: "أن الشخص ما ارتفع من الأجسام من قولك شخص إلى كذا إذا

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الله العنبر، النظريات البنائية بين النموذج والتحولات النصية، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، الجامعة الأردنية، مج 45، ع2، 2018، ص 184.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الغيومي، أحمد بن علي، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، ج4، تح: عبد العظيم الشناوي، دار المعارف القاهرة، ط2، 459

<sup>3 -</sup> ينظر: مَجْمَع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، ط4، 2004، ص475

ارتفع، وشخصت بصري إلى كذا أي رفعته إليه  $^{1}$ ، أما في لسان العرب فعرفه بقوله: "جماعة شخص الإنسان وغيره مذكر، والجمع أشخاص وشخوص وشاخص،...والشخص: سواء الإنسان أو غيره تراه من بعيد وكل شيء رأيت جسمانه، فقد رأيت شخصه، الشخص: كل جسم له ارتفاع وظهور والمراد به إثبات الذات فاستعير لها لفظ الشخص  $^{2}$ ، ومن المعاني التي يحيل إليها جذر (ش، خ، ص) هو "التعبير عن قيمة حية عاقلة ناطقة فكأن المعنى إظهار شيء وإخراجه وتمثيله وعكس قيمته  $^{3}$ ، وهو إنما إبراز وإظهار لطبيعة القيمة الحية.

# ب. المفهوم الاصطلاحي:

يُعد مفهوم الشَّخصية من أهم العناصر السَّردية المؤثرة التي يبنى عليها النص السردي، إذ لا يمكن تصور نص سردي بدون شخصية، كما أننا لا يمكن دراسته في أي عمل سردي بعيد عن العناصر السردية الأخرى، إذ يعتبر عنصرا الزمن والمكان الحيز الذي تتصارع فيه هذه الشخصيات.

إن حركية هذا المكّون ومرونته أدّت إلى اختلاف "نظريات النقاد والكتاب حول فاعليتها، وبنيتها في الخطابات السردية، وذلك منذ التدوينات القديمة التي أنشئت عن هذه الخطابات، وقد استمر البحث، ولايزال عن مكانة عنصر الشخصية ضمن بنى النصوص الحكائية، على اختلاف أشكالها، وأحجامها، وأنواعها "4، فأهمية الشخصيات في العمل السردي جعلت من الروائيين التقليديين يركزون جهودهم على منحها الدور الأساس الذي تبنى عليه الرواية، وتقسيم هذه الأدوار عليها وفق قدراتها وطاقاتها المعروفة مسبقا، وكأنها شخصيات حقيقية،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أبو هلال العسكري، معجم الفروق اللغوية، ص 296

 $<sup>^{2}</sup>$  – ابن منظور ، لسان العرب، ج7، دار صادر ، بیروت، لبنان، ط1، د.ت، ص ص $^{2}$  – 46.

 $<sup>^{3}</sup>$  – عبد المالك مرتاض، في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، د ط، ع $^{240}$ ،  $^{3}$  ص

<sup>4 -</sup> أحمد شربيط، سيمائية الشخصية السردية، أعمال ملتقى السيمائية، جامعة عنابة، 1995، ص 196

هذا ما جعل الكثير من النقاد العرب المعاصرين يصطنعون مصطلح شخص، وهم يريدون به الشخصية ويجمعونه على شخوص $^1$ ، ذلك أن الشّخصية عنصر مهم في أي عمل سردي.

ومن التعريفات التي تناولت هذا المفهوم نجد فيليب هامون (philippe hamoun) الذي يرى" أن الشخصية هي تركيب يقوم به القارئ أكثر مما يقوم به النص"<sup>2</sup>، أما إيزنك (Ezenek) فقد عرف الشخصية بأنها: "التنظيم الأكثر ثباتا واستمرارا لخلق الفرد ومزاجه وعقله وجسمه والذي يحدد توافقه المميز التي يعيش فيها"<sup>3</sup>، أما تودروف فيرى "أن الشخصية بقيت الصنف الأكثر غموضا في الشعرية بدون شك، فاهتمام النقاد والكتاب اليوم بهذا المفهوم واحد من بين أسباب عديدة لهذا الغموض، وهناك سبب آخر لهذا الغموض هو حضور عدة أشخاص مختلفة في مفهوم الشخصية حيث لا تختزل لأي منها"<sup>4</sup>، فالشخصيات تختلف بحسب طبيعة توظيفها داخل المتن السردى.

في حين لاحظ فلاديمير بروب (v.propp) أن القصة تقوم على ثوابت ومتغيرات، أما المتغيرات فتشمل الشخصيات، وكل ما يتعلق بها من خصائص وسمات، وأما الثوابت فتتمثل في الأعمال التي تسند للشخصيات وتكلف بالقيام بها، أو هي مجموعة الوظائف التي تضطلع بها تلك الأعمال من انجاز بنية الحكاية<sup>5</sup>، ويرى توماشيفسكي بأنها "أسلوب دارج لتجميع الموضوعات والربط بينها"<sup>6</sup>، فالشخصية تُضفي على أحداث العمل السردي

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: عبد المالك مرتاض، في نظربة الرواية، بحث في تقنيات السرد، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد عزام، شعرية الخطاب السردي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا،  $^{2005}$ ، ص $^{11}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  - سيد مجد غنيم، سيكولوجية الشخصية (محدداتها - قياسها - نظرياتها)، دار النهضة العربية، القاهرة، ص $^{5}$ 0.

 $<sup>^{4}</sup>$  – تزفیتان تودورف، مفاهیم سردیة، تر: عبد الرحمان مزیان، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط $^{1}$ ، 2005، ص $^{1}$ .

 $<sup>^{5}</sup>$  – ينظر: قسومة الصادق، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب، تونس، دط، 1994، ص $^{66}$ .

<sup>.</sup> دليلة مرسلى وأخريات، مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص، دار الحداثة، لبنان، ط1، 1985، ص $^{6}$ 

نوعا من الحيوية والحركة، ومنه فإن النص السردي لا يمكن أن يتحرك دون إسناده إلى شخصيات.

من التعريفين الأخيرين نجد كلا من فلاديمير بروب وتوماشيفسكي حولا الشخصية إلى نموذج بسيط أسساه على وحدة الأفعال التي تَهبُها القصة للشخصيات، وهذا ما أشار إليه رولان بارث الذي يرى أن التحليل البنيوي في بدايته الأولى كان يَنفُر من الشَّخصية ، وفي حقيقة الأمر نجد أن شخوص العالم الروائي تتنوع بتنوع الأدوار والأفعال، وكذلك الأفكار المسندة إلى الشخصيات التي تكون هي الأخرى مستوحاة من العلاقة القائمة بين خيال الروائي، وواقعه الخاص، فكل شخصية داخل العمل الأدبي تكتسب قيمتها من خلال النظر إلى نسبة حضورها داخل الأدوار الموكلة إليها ومهما يكن من أمر فإن الشخصيات على اختلافها لها أهمية كبير في إنتاج المعنى؛ سواء أكان ظاهرا أو ضمنيا باعتبار أن الحدث هو فعل الشخصية، وهذا ما سنراه ماثلا في بناء الشخصية في "المنام الكبير".

#### 2. مقاربة الشخصية:

إن الشخصية باعتبارها مكونا أساسيا من مكونات الخطاب الروائي، حظيت بمقاربات متباينة تبعا لاختلاف الاتجاهات والتصورات التي تنطلق منها كل مدرسة نقدية، من هذا المنطلق سنحاول الوقوف عند أهم ثلاثة باحثين يرجع لهم الفضل في مقاربة الشخصية، وتأسيس ما يسمي السيميائيات السردية.

35 صر، د.ت، مصرفی ابراهیم، دار المعارف، مصر، د ط، د.ت، ص $^2$ 

<sup>1 -</sup> ينظر: وائل سيد عبد الرحيم، تلقي البنيوية في النقد العربي، دار العلم والإيمان، مصر، ط1، 2009، ص111

#### 1-2. فلاديمير بروب (Vladimir Probe):

تعدّ الدراسة التي قام بها فلاديمير بروب، والمسمّاة بـ"مورفولجية الحكاية" أهم الدراسات في مجال مقاربة مقولة الشخصية، فقد عمل على دراسة الشخصية دراسة مورفولوجية مركزا فيها على الوظائف التي تؤديها الشخصية، وخلص من خلال تحليله لمائة حكاية روسية إلى أن الثابت في الحكاية هو أفعال الشخصيات ووظائفها التي تؤديها، أما النعوت والأوصاف كالسن والجنس والوضعية فمتغيرة.

وأحصى بروب من خلال هذه الدراسة إحدى وثلاثين وظيفة محتواة في سبعة أدوار توكل للشخصيات المحسوسة في القصة وصفاتها وتتمثل في الخصم (المعتدي)، المانح(الواهب)، المساعد، الأمير، الطالب(المرسل)، البطل، البطل المزيف<sup>1</sup>، ورأى أن هذه الوظائف هي التي تقوم بتحديد الشخصيات؛ من خلال الوظائف التي تستند إليها، وأنَّ حضور هذه الشخصيات في الخرافة متواتر.

وقد ركز بروب على الجانب الوظيفي الذي تؤديه الشخصية في سياق أحداث الخرافة من دون اكتشاف روابط علائقية بين الشخصية ونعوتها من جهة، وبين الوظائف التي تؤديها الشخصية<sup>2</sup>، مقللا من أهمية نوعية الشخصية وأوصافها؛ فالشخصية عنده "لم تعد تحدد بصفاتها، وخصائصها الذاتية بل بالأعمال التي تقوم بها، ونوعية هذه الأعمال"<sup>3</sup>، فالحكاية حسبه تحتوي على عناصر ثابتة (الأفعال التي تقوم بها الشخصيات) وعناصر متغيرة (الأسماء، وأوصاف الشخصيات)<sup>4</sup>، فالثابت في ذلك هو الوظائف التي يقوم بها البطل.

القصة، تر: عبد الكريم حسن، وسمير بن حمو، دار شراع للنشر والتوزيع، دمشق، موربا، ط1، 1996، ص210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – ينظر: ناهضة ستار، بنية النص في القصص الصوفي، المكونات، والوظائف، والتقنيات، منشورات اتحاد كتاب العرب، دمشق، سوريا، 2003، ص186.

 $<sup>^{2}</sup>$  – حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – ينظر: المرجع نفسه، ص23–24.

ونخلص من هذا كله أن ما هو مهم في دراسة الحكاية هو "التساؤل عما تقوم به الشخصيات، أما من فعل هذا الشيء أو ذاك وكيف فعله فهي أسئلة لا يمكن طرحها إلا باعتبارها توابع لا غير "1" كما أن بروب لم يهمل دراسة نعوت الشخصيات فقد جعل لها ثلاثة أبواب: الهيأة، والمدونة، وخصوصيات الدخول إلى مسرح الأحداث والسكن². فبروب "لم يدرس الشخصيات من حيث بناها النصية أو التركيبية بل درسها ضمن محورها الدلالي وما تؤديه من أفعال أو وظائف داخل النص وبالتالي ليس لها وجود حقيقي، أو مزايا طبيعية خاصة بها، تلجأ إليها القصة بربط وحداتها لتوضيحها ولتمييز بين مختلف الأعمال والأحداث"3. أي أن بروب ركّز على الحدث نفسه (الوظيفة التي تؤديها الشخصية).

ويمكن القول بأنه هو أول من أعطى "مفهوم العوامل دون أن يضع بالضرورة المصطلح نفسه، وخاصة عندما وزّع الوظائف المتعددة على سبع شخصيات أساسية وهي التي اعتبرها غريماس بمثابة العوامل"<sup>4</sup>، وبذلك فتح آفاقا واسعة أمام حقل السيميائيات السردية لتطوير منهجها وآليات اشتغالها، بل ساهمت في بناء مدارس نقدية بكاملها، وفي طليعتها مدرسة باريس السيميائية التي يعد "غريماس" أحد روادها البارزين.

# 2-2. غريماس ومفهوم العوامل:

إذا كان بروب ركّز على الوجهة الوظيفة التي تنهض بها الشخصية في السرد القصصي والحكائي، دون النظر إلى ملمحها السيكولوجي، مشيرا إلى مفهوم العوامل دون أن يضع بالضرورة المصطلح نفسه، وخاصة عندما وزع الوظائف على سبع شخصيات أساسية، وهي التي اعتبرها غريماس بمثابة عوامل، ومن مقولة هامون أن الشخصية "تركيب جديد يقوم به

 $<sup>^{-1}</sup>$  حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: فلادمير بروب، مورفولوجيا القصة، ص $^{91}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – أحمد عبد الكريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث، دار الصفاء، عمان الأردن، ط $^{1}$ 1،  $^{3}$ 2011، ص $^{3}$ 38.

<sup>4 -</sup> حميد لحمداني، المرجع السابق، ص33.

القارئ أكثر مما هي تركيب يقوم به النص، من هذه النقطة تصدر أهمية البحث الدلالي في نقد القصة وتفكيك هيكلها الوظيفي والشخصي<sup>1</sup>.

إلا أن غريماس (germas) لا يرى تعارضا بين التحليل الوظيفي والتحليل الوصفي في الدراسات التقليدية، بل يوجد تكامل أساسي بينهما...غير أنه يميل إلى اعتبار التحليل الوظيفي مرجعا أساسيا عند اختيار كل تأويل سابق معتمد على الصفات<sup>2</sup>، من هذا المنطلق بنى غريماس تصوره للنموذج العاملي من مفهوم الوظائف في اللسانيات؛ التي ترى أن الكلمة تكتسب دلالتها داخل السياق؛ أي من خلال ما تؤديه من دور (معنى) ضمن نظام الجملة، فنظر إلى الشخصية الحكائية من خلال التمييز بين مستويين<sup>3</sup>:

مستوى عاملي: تتخذ فيه الشخصية مفهوما مجردا لا يتحدد بشخصية ما كأن يكون فعل الدهر أو الموت أو غيره، فهو دور لكن لا تؤديه ذوات معينة، وهذه العوامل محدودة العدد وهي ستة (المرسل، المرسل إليه، الذات، الموضوع، والمساعد والمعارض).

مستوى ممثلي: تتخذ فيه الشخصية صورة فرد يقوم بدور ما في الحكاية؛ فهو شخص فاعل وهذه الشخصيات التي تمثل فلا حدود لها أو لأنماطها حسب تنوع الحكايات في الموضوع والطرح.

ومدلول الشخصية لا يتشكل من خلال ما تقوم به من أفعال فقط، بل من خلال علاقتها بشخصية أخرى من خلال مبدأ التقابل، كما أن هذه العلاقة تتغير وتتبدل بفعل تطور مسار الحكي، لذا عمل غريماس منذ سنة 1966 أن يقيم علم دلالة بنائيا للحكي، وقد وضع في هذا الإطار نموذجا يصلح لتحليل جميع أنماط الخطاب السردي.

<sup>. 187 -</sup> ناهضة ستار ، بنية النص في القصص الصوفي، ص $^{1}$ 

<sup>.32</sup> عنظر: حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص $^2$ 

<sup>. 187 -</sup> ينظر : ناهضة ستار ، المرجع السابق ، ص $^{3}$ 

ويتشكل هذا النموذج العاملي عند غريماس (germas) من ستة عوامل موزعة على ثلاثة أزواج، وكل زوج يتحدد من خلال محور دلالي، يحدد طبيعة العلاقة التي تربط بين طرفي كل زوج، وطبيعة هذه العلاقة هي 2:

- 3. المعارض (الخصم)/ المساعد (المعين): المساعد هو الذي يقف إلى جانب الذات ويساعد على تحقيق موضوع رغبتها، والمعارض هو الذي يقف عائقا بينهما.

وهذه العوامل تتألف في ثلاث علاقات التي تربط بينها وهي 3:

أ-علاقة الرغبة: وتجمع هذه العلاقة بين من يرغب" الذات"، وما هو مرغوب فيه: "الموضوع"، وهذا المحور الرئيسي يوجد في أساس الملفوظات السردية البسيطة، ومن بين هذه الملفوظات، ما يسميها غريماس هنا" ذات الحالة"، وهذه الذات إما أن تكون في حالة اتصال، أو في حالة انفصال عن الموضوع.

ب.علاقة التواصل: إن فهم علاقة التواصل ضمن بنية الحكي ووظيفة العوامل مبدئيا أن كل رغبة من لدن" ذات الحالة" لا بد أن يكون وراءها محرك أو دافع يسميه "غريماس" مرسلا، كما أن تحقيق الرغبة لا يكون ذاتيا بطريقة مطلقة، يكون موجها أيضا إلى عاملا آخر يسمى مرسلا إليه. وعلاقة التواصل بين المرسل والمرسل إليه تمر بالضرورة عبر علاقة الرغبة أي عبر علاقة الذات بالموضوع.

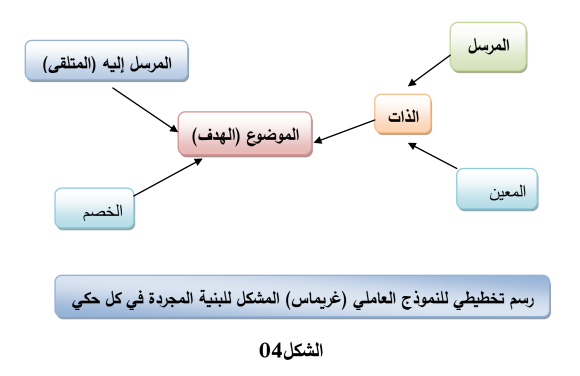
 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: جيرالد برنس، المصطلح السردي، تر: عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط1، 2003، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، ص $^{65}$  –  $^{66}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص ص  $^{3}$  – 36.

ت. علاقة الصراع: وتتم من خلال تحقيق العلاقتين السابقتين" الرغبة، التواصل"، أو منع حصولهما، عن طريق تعارض عاملين أحدهما يسمى المساعد يقف إلى جانب الذات، والثاني يدعى بالمعارض يعمل على عرقلة جهود الذات من أجل الحصول على الموضوع.

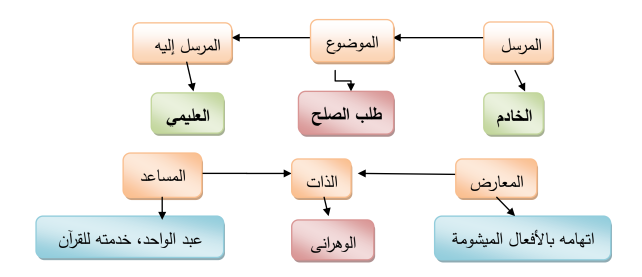
وهكذا من خلال هاته العلاقة يمكن أن نقدم الصورة الكاملة للنموذج العاملي لـ"غريماس"، وفق الترسيمة التالية<sup>1</sup>:



فغريماس فرق بين الممثلين والعامل، لأن الممثلين متعددون لكن العامل واحد، ووفقا له فإن دلالة السرد تدرك ككل من خلال هذه البنية.

-

<sup>18</sup> ص بنظر: جيرالد برنس، المصطلح السردي (معجم مصطلحات)، ص  $^{1}$ 



الشكل 1 **05**:

رسم تخطيطي للنموذج العاملي المشكل للبنية المجردة في منام الوهراني

#### 3-2. فيليب هامون (Philipe Hamon):

انطلق فيليب هامون هو الآخر من حيث انتهى غريماس، حيث يرى أن الشخصية، لا يمكن الإمساك بمدلولاتها وملء بطاقتها إلا من خلال وجود عناصر مهمة تسهم في بنائها، وهي القراءة والسنن الثقافي، "إنها علامة فارغة، أي بياض دلالي لا قيمة له إلا من خلال انتظامها داخل نسق محدد"<sup>2</sup>، فالشخصية في نظر هامون تشبه العلامة اللسانية.

ولكي يتم إدراك الأبعاد التي ترمز إليها الشخصية والمواصفات والقيم التي تجسدها لا بد من فعل القراءة، فإذا كان المؤلف يسعى من خلال شخصياته تسنين واقع معين داخل النص السردي، فإن دور القارئ يتمثل في فك ذلك السنن أثناء قراءته للنص، وبين عملية التأويل التي يقوم بها القارئ لإدراك مدلولات الشخصيات، وعملية الخلق التي يقوم بها المؤلف"

 $<sup>^{-1}</sup>$  هذا المخطط من إنجازنا وهو محاولة إسقاط ما جاء في المنام الكبير بما يتوافق مع ترسيمة النموذج العاملي.

<sup>8</sup> ص الروائية، ص  $^{2}$ 

تنتصب الشخصية كإسقاط لصورة سلوكية مسننة داخل نوع ثقافي خاص"1، وفي هذا الإطار، قدم هامون ثلاث فئات للشخصية يرى أنها تغطي مجموع الإنتاج الروائي، وهذه الفئات هي:

# أولا: الشخصيات المرجعية:

يرتبط هذا النوع من الشخصيات بالدرجة الأولى بالقارئ ومدى اتساع ثقافته، فهي تعمل على إحالته من خلال عملية التناص إلى مخزونه المعرفي والإيديولوجي، وتندرج تحت هذه الفئة "الشخصيات التاريخية، والميثولوجيا، والاجتماعية والمجازية، تحيل عن معنى ناجز وثابت تفرضه ثقافة ما، بحيث أن مقروئيتها تظل دائما رهينة بدرجة مشاركة القارئ في تلك الثقافة" في فالقارئ يستطيع أن يتدخل برصيده الثقافي وتصوراته القبلية للوصول إلى هذه الفئة من الشخصيات

## ثانيا: الشخصية الواصلة:

ويربط هذا النوع من الشخصيات بين المؤلف والقارئ، حيث "تكون علامات على حضور المؤلف والقارئ أو من ينوب عنهما في النص"<sup>3</sup>، كما يندرج ضمن هذه الفئة التي صنفها هامون "الشخصيات الناطقة باسم المؤلف والمنشدين في التراجيديات القديمة والمحاورين السقراطيين، والشخصيات المرتجلة، والرواة والمؤلفين المتدخلين وشخصيات الرسامين والكتاب والثرثارين والفنانين، وفي بعض الأحيان يكون من الصعب الكشف عن هذا النمط من الشخصيات بسبب تدخل بعض العناصر المشوشة أو المقنعة التي تأتي لتربك الفهم

142

سعيد بنكراد، شخصيات النص السردي، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2016. ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - جويدة حماش: بناء الشخصية في الرواية عبدو والجماجم والجبل لمصطفى الفاسي مقاربة في السرديات، منشورات الأوراس، الجزائر، د ط، 2007، ص364.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، ص217.

المباشر لمعنى هذه الشخصية أو تلك"<sup>1</sup>، وهذه الشخصيات تعتبر عناصر إبلاغ للحدث الروائي.

ولعل من الشخصيات التي تجسد هذا الدور ضمن منام الوهراني نجد شخصية عبد الواحد بن دينار والخادم الوهراني.

# ثالثا: الشخصيات المتكررة (الاستذكارية):

ويرتكز هذا النوع من الفئات على الإحالة التي تكون ضرورية للنظام الخاص بالعمل الأدبي، وهذا النوع من الشخصيات هو الذي لا يعرف القارئ عادة إلا ما يوفره النص من معلومات، فهي "ذات وظيفة تنظيمية لاحمة أساسا، أي أنها علامات مقوية لذاكرة القارئ من مثل الشخصيات المبشرة بخير أو تلك التي تنيع وتُووّل الدلائل الخ، وتظهر هذه النماذج من الشخصيات في الحلم المنذر بوقوع حادث أو في مشهد الاعتراف والبوح، وبواسطة هذه الشخصيات يعود ليستشهد بنفسه وينشئ خاصته"<sup>2</sup>، وهذا النوع من الشخصيات يقوم: "داخل الملفوظ بنسيج شبكة من التداعيات والتذكر، بأجواء ملفوظية ذات أحجام متفاوتة (كجزء من جملة، كلمة، فقرة)"<sup>3</sup>، ضمن سياق عناصر مختلف كعلامات تنشط ذاكرة القارئ بالتكهن والاسترجاع والاستشهاد بالأسلاف<sup>4</sup>، فهي تحضر أثناء عملية التذكر لملء معنى الحدث.

ولاحظ هامون إلى جانب هذا التقسيم أن أية شخصية يمكن أن تنتمي في الوقت نفسه أو بالتناوب لأكثر من واحدة من هذه الفئات الثلاث لأن كل وحدة فيها تتميز بتعدد وظائفها ضمن سياق واحد<sup>5</sup>، أي أن الشخصية وحدة يمكنها المشاركة آنيا، وتعاقبيا في الفئات

<sup>.</sup> 217 حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – فيليب هامون، سيميولوجيا الشخصية الروائية، تر: سعيد بنكراد، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، سورية، ط1، 2013، ص 31

<sup>4 -</sup> ينظر: فليب هامون، المرجع نفسه، ص31.

<sup>5 -</sup> ينظر: حسن بحراوي، المرجع السابق، ص217.

الثلاثة، فكل واحدة تتميز بتعدد الوظيفة في السياق، فهي قائمة على مبدأ التكافؤ، والابدال، والاستذكار.

# 3. بنية الشخصية في منامات الوهراني:

إن مستوى التحليل والوصف في هذه البنية يقف في حدود ما هو معطى من خلال التجلي النصي، أي البنية السطحية للتشكل اللغوي، بهدف الكشف عن الأساليب التي يعتمد عليها الكاتب في التمييز بين الشخصيات الروائية على مستوى السرد.

والذي يمعن النظر في منامات الوهراني (المنام الكبير) يجد تنوعا في استحضار الشخصيات من قبل الكاتب، وفي حقيقة الأمر لم يكن هذا التنوع نابعا من فراغ، إذ نجده سعى إلى ذكر أهم الشخصيات التاريخية والأحداث التي ساهمت في بناء التاريخ الإسلامي، فالشخصيات المذكورة في المنام الكبير "تحيل إلى معنى مرجعي ثابت وممتلئ يحدده مدى استيعاب القارئ لهذه الثقافة"<sup>2</sup>، باعتبار أن اختلاف المسلمين حولها لايزال قائما إلى يومنا هذا.

ونجد العديد من الكتّاب يلجؤون إلى طُرق متبايّنة لتقديم الشخصية في أي عمل سردي، فهناك من يحجب عنها كل وصف مظهري، حيث يترك الكاتب للقارئ أمر الوصول إليها أمن خلال الأحداث التي تشارك فيها، أو من خلال الطريقة التي تنظر بها الشخصية للأخرين "3، وهناك من يقدمها بشكل مباشر، كما أنه يمكن تحديد هويتها من خلال أفعالها ولكن من دون إغفال العلاقة بينها وبين الشخصيات الأخرى، أو من خلال تقديم نفسَها

144

أ – ينظر: نبيلة بونشادة، الشخصية بين المستوى المحسوس إلى المستوى المجرد، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري —جامعة مجد خيضر – بسكرة، الجزائر، العدد السابع، 2011، ص111.

<sup>2 -</sup> فيليب هامون، سيميولوجيا الشخصية الروائية، ص 18

<sup>3 -</sup> حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، ص 213.

بنفسها عن طريق ما يسمى ببراعة الاستهلال، كما جاء في نص المنام الكبير، حيث باشر الوهراني في بداية نصه بتقديم أهم شخصيتين في هذا النص.

وعلى هذا يقترح "هامون" مقياسين سيسمحان بالتعرف على الشخصية وتصنيفها، أحدهما المقياس النوعي ويعتمد على مصدر تلك المعلومات من خلال تقديم الشخصية لنفسها مباشرة، أو بطريقة غير مباشرة عن طريق التعليقات التي تسوقها الشخصيات الأخرى أو المؤلف أو هي معلومات ضمنية من سلوك الشخصية وأفعالها أ، والثاني المقياس الكمي وينظر إلى كمية المعلومات المتواترة المعطاة صراحة حول الشخصية، كأن يصف الكاتب إحدى الشخصيات بالشجاعة والكرم.

التقديم المباشر: هنا تقدم الشخصية نفسها بذاتها باستعمال ضمير المتكلم، من خلال جمل تتلفظ بها، أو من خلال الوصف الذاتي، "لقد فكر الخادم في ليلة وصول كتابه إليه في سوء رأيه فيه، ثم غلبته عينه بعد ذلك فرأى فيما يرى النائم كأن القيامة قد قامت، وكأن المنادي ينادي، فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت إلى أرض المحشر، وقد ألجمني العرق، وأنا من الخوف على أسوأ حال، ولا صبر لي على معاينة هذه الدواهي"<sup>2</sup>، المتكلم في هذا النص هو الخادم الوهراني، ويمثل الشخصية الرئيسية في (المنام الكبير)، يصف حالته النفسية وما يعتريه من مشاعر الحزن والتوتر، بسبب كتابه الذي بعث به إلى شيخه العليمي، وخوفه من ردّت فعله بسبب كرهه وشدة حقده عليه، من خلال الوصف الذاتي الذي قدمه الوهراني عن نفسه يتعرّف القارئ على أن الخادم هو مصدر نقل المعلومات من خلال منظوره الذاتي، وليس من منظور الآخر.

 $^{2}$  ينظر: الشيخ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص $^{2}$ 

<sup>1 -</sup> ينظر: فيليب هامون، سيميولوجيا الشخصية الروائية، ص34-35

التقديم غير المباشر: في هذه الحالة يكون السارد وسيطا بين الشخصية والقارئ، أو تكون إحدى شخصيات الرواية وسيطا بين الشخصية والقارئ<sup>1</sup>، فمثال الحالة الأول قول الوهراني الذي يمثل دور السارد: "فقلت: مثل الشريف قفيفات الذي كان ضامن القيان بمصر، ومثل الشريف بطرس المسقف الهرات، والشريف العصيدة الذي كان رسول القاضي، والشريف زقازق الكادوم الذي يبيع اللحم في القبة، والشريف الدويدة الرواس، هؤلاء ذريتك ونسلك وهم يعرفون براءتنا"<sup>2</sup>، فمصدر هذه المعلومات في هذا المقطع هو الوهراني، حيث قدم هذه الشخصيات التي كانت تجمعه معهم صداقات في الحياة الدنيا، من أجل تعزيز براءته مما نسب إليه.

وفي حقيقة الأمر لا يمكن أن نتحدث عن بناء هذه الشخصيات في المنام الكبير بعيدا عن الأحداث والتحولات الكبرى التي شهدها التاريخ الإسلامي، فقد جاءت هذه الشخصيات لتمثل الأفكار والمفاهيم والاتجاهات المختلفة التي أججت الصراع بين مختلف الطوائف والفرق الإسلامية؛ والتي تَمَثّلها الوهراني في منامه هذا، حيث نجدها أحيانا تتخذ جوهرا سيكولوجيا، وتصير فردا، شخصا، أي ببساطة كائنا إنسانيا (العليمي، عبد الواحد بن دينار)، وأحيانا تتحول الشخصية إلى نمط اجتماعي يعبر عن واقع طبقي، ويعكس وعيًا إيديولوجيا، مثل شخصيات (زين العابدين، النبي هي، الحجاج بن يوسف، عبد الرحمن بن ملجم).

 $^{-1}$  ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1،  $^{2010}$ ،  $^{-1}$ 

<sup>-233</sup> الشيخ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص-233

 $<sup>^{-3}</sup>$  ينظر: محمد بوعزة، المرجع السابق، ص $^{-3}$ 

#### 1.3. الشخصيات الرئيسة (الجاهزة) في المنام:

تُعتبر الشَّخصية الرَّئيسية المحرك الأساس للأحداث في العمل السردي، لأنَّ طبيعته "تفرض شخصيات تقوم بدور رئيسي في إنجاز الأحداث ويطلق عليها الشخصيات الرئيسة وشخصيات تقوم بدور ثانوي يطلق عليها الشخصيات الثانوية "أ، وتتعدد معايير التمييز بين الشخصيات الرئيسة والثانوية باختلاف الأشكال الروائية، فقد حدد هينكل(R.Henkel) خصائص الشخصيات الرئيسية في ثلاثة 2:

- √ مدى تعقيد التشخيص.
- ✓ مدى الاهتمام الذي تستأثر به بعض الشخصيات.
- ✓ مدى العمق الشخصي الذي يبدو أن إحدى الشخصيات تجسده.

وانطلاقا من القراءة النسقية لنص الوهراني (المنام)، يكشف لنا بجلاء أن تكوينه اعتمد على شخصيات دلالية مستوحاة من عوالم متعددة، ومتشعبة من عدة مجالات، تتراوح بين شخصيات رئيسية ثابتة (الخادم الوهراني، الحافظ العليمي)، وشخصيات أخرى ثانوية تتراوح بين مرجعية ذات دلالة تاريخية وسياسية، وأخرى ذات دلالة دينية، وثالثة ذات دلالة غيبية، وشخصيات مصاحبة ومزامنة للسارد من عالم الدنيا، وهذه الشخصيات في الوقت نفسه حاملة لمضمون النص (المنام) من خلال إسناد أدوار وأفعال، تقوم بإنجازها على مستوى النص.

#### 2.3. الشخصيات المرجعية:

يحيلنا المنام الكبير على شخصيات حقيقية وواقعية ذات أبعاد سياسية وتاريخية ودينية حضرت أحداث المنام، وهذه الشخصيات "ليست منسوجة من خيوط أدبية محضة، وليست

<sup>- 2 - 51</sup> ص ص ص - 2 - 51 حميد لحمداني، بنية النص السردي، ص ص - 3 - 52

 $<sup>^{2}</sup>$  - ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص  $^{2}$ 

نتاجا تخييليا لمخيلة مبدعة، فهي في الأصل شخصيات حقيقية، لها وجود محدد معروف وثابت تاريخيا" متعكس اختلاف أبعادها وصراعاتها في دنيا الواقع، وهذه الشخصيات تشكل فيما بينها نسقا علائقيا قد يكون متشابها، أو متقابلا، وهذا النسق بإمكانه أن يستوعب تنوع الشخصيات على مستوى بنية الممثلين المعطاة من خلال التجلي النصي، (المنام) (المواصفات/الوظائف) والتي سأتناولها في المجموعات التالية:

#### 3-2-1. الشخصيات التاريخية والسياسية:

ويمكن اعتبار هذا النوع من الشَّخصيات، شخصيات "تُحيل على دلالات وأدوار وأفكار محدَّدة سلفا في الثقافة والمجتمع، بحيث يكون إدراك القارئ مضامينها ودلالاتها الرمزية مرتبطا بدرجة استيعابه لهذه الثقافة، تقوم هذه الشخصيات بوظيفة "الإرساء المرجعي"، بمعنى أنها تربط القصة بمرجعها الثقافي والتاريخي"<sup>2</sup>، كما هو الحال مع شخصيات مرجعية تاريخية مهمة كصلاح الدين الأيوبي وعمر المختار، أو أسطورية السندباد، أو اجتماعية كالبخيل.

استحضر الوهراني في منامه شخصيات مرجعية وسياسية معروفة في الواقع، تعبر عن أفراد لهم وجود فعلي خلال فترات سابقة من التاريخ، كان لها الأثر الكبير في كتابة أحداث التاريخ العربي والإسلامي، وذكر الوهراني هذه الشخصيات في أمكان متفرقة من منامه وفق تراتبية زمنية محددة سلفا تعكس الواقع، تعمد السارد (الوهراني) إثراء النص بها.

فذكر هذه الشخصيات لم يكن اعتباطيا أو عفويا، وإنما لعبت دورا حيويا في إطالة الحدث، وربط القارئ بين عالمين واقعي ومتخيل، "فالأحداث التاريخية والشخصيات التاريخية ليست مجرد ظواهر كونية عابرة، تنتهي بانتهاء وجودها الواقعي، إنما لها جانب الدلالة

<sup>1 -</sup> لؤي علي خليل، عجائبية النثر الحكائي (أدب المعراج والمناقب)، التكوين للنشر، دمشق، د.ط، 2007، ص135.

<sup>.62</sup> محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص $^{2}$ 

الشمولية الباقية، والقابلة للتجدد على امتداد التاريخ في شكل صيغ واشكال أخرى "1"، ويمكن أن نقسم هذه الشخصيات إلى مجموعتين؛ مجموعة تاريخية سلبية، وأخرى إيجابية، نوردها في الآتي:

#### الشخصيات السلبية:

ومن بين هذه الشخصيات نجد، عبد الرحمن بن ملجم، والشمر بن ذي الجوشن، الحجاج بن يوسف الثقافي\*.

"وبينما أنا أجاذبه عليها ويجاذبني، إذا بضجة عظيمة من جنب المحشر والناس يهرعون نحوها مستبشرين، فملنا جميعنا نحوها، وإذا بحلقة فسيحة عليها من الأمم ما لا يحصى، كلهم يصفقون ويزهزهون، وأربعة في وسطهم يرقصون، ويلعبون إلى أن وقعوا إلى الأرض لا ينفسون.

فسألنا بعض أولئك الحاضرين عن ذلك الفرح، وعن الأربعة الذين يرقصون، فقال: أما الثلاثة فعبد الرحمن بن ملجم المرادي، والشمر بن ذي الجوشن الضبابي، والحجاج بن يوسف الثقفي، والشيخ الكبير أبو مرّة إبليس فجّار الخلائق، وهم مجرمو هذه الأمة "2، وضمن هذا المقطع يستحضر الوهراني شخصيات مرجعية لها فاعليتها مثل عبد الرحمن بن

149

 $<sup>^{1}</sup>$  علي عشري زائد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة، د.ط، 1997،  $^{2}$  مل  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> عبد الرحمن بن مُلْجَم المرادي: أدرك الجاهلية وهاجر في خلافة عمر، وهو أحد أعلام فرقة الخوارج، قتل علي بن أبي طالب أمير المؤمنين، شمر بن ذي الجوشن الضباني: وصف بالشجاعة، وشهد صفين مع علي، لكنه تمرد عليه في فتنة الخوارج، شارك في قتل الحسين بن علي، قتل سنة 66ه. (ابن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص36)، أبو مجد الحجاج بن يوسف الثقفي(41- 95ه): أحد أمراء بني أمية، استخدمه الخليفة عبد الملك بن مروان لإعادة دولة الأمويين وانتزاع الخلافة من عبد الله بن الزبير، كان سَفًاكاً سَفًاحاً مُرْعِباً باتِّقاقِ مُعْظَمِ المُؤرّخِين، مات ليلة الواحد والعشرين من رمضان 95ه. (ينظر: منصور عبد الكريم، الحجاج بن يوسف الثقفي طاغية بني أمية، دار الكتاب العربي، دمشق، صفحة الغلاف الأخيرة)

 $<sup>^{2}</sup>$  – بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص ص  $^{3}$  – 36.

ملجم، والشمر بن ذي الجوشن، والحجاج بن يوسف الثقافي، إذْ لم يكن حضورها من قبل السارد اعتباطيا أو عفويا.

إن قيام السارد بالجمع بين هاته الشخصيات في مكان واحد مع بعضها، ذلك إنما لعظيم أفعالها وجرمها في حق هذه الأمة، وإن كانت توجهاتها مختلفة في الحياة الدنيا، إلا أن ما أحدثته في هذه الأمة بقي أثره إلى يوم الناس هذا، كما أن استحضار هذه الشخصيات المتناقضة في توجهاتها وايدولوجياتها، وعلى ما كانت تتمتع به من رجاحة العقل، ونزاهة النفس، وثبات الجأش، إلا أن سيرتها تعكس خطا مأساويا يصب في خانة الشيخ أبي مرّة (إبليس اللعين).

ومع ذلك لم يمنع هاته الشخصيات من الطمع في رحمة الله، لما غفر في هذا الموقف العصيب للفقيه المجير والمهذب النقاش، "فما عسى أن تكون ذنوب الحجاج وأصحابه في جنب هذين، أن يكون ذلك إلا كالشعرة البيضاء في الثوب الأسود" أ، وكأن جرمهما في تمثل السارد أعظم من جرم الحجاج وصاحبيه.

# الشخصيات الإيجابية:

ومن بين هذه الشخصيات نجد: حُكّام الدولة الأيوبية (نجم الدين أيوب، أسد الدين، صلاح الدين)، في مقابل شخصيات فرقة الصوفية، وهذه الشخصيات عاصرها الوهراني، حيث قدم إلى "الديار المصرية أيام صلاح الدين"<sup>2</sup>، فقد ورد ذكر نجم الدين أيوب رفقة أخيه أسد الدين، في الموقف السابع من المواقف التي تمثّلها الوهراني في منامه، وذلك في معرض حديثه عن الموكب الذي جاء فيه سيد المرسلين النبي محمد على والمجلس الذي حضره.

.  $^{2}$  - خير الدين الزرگلي، الأعلام، مج $^{7}$ ، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط $^{15}$ ،  $^{2002}$ ، ص $^{2}$ 

ابن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{1}$ 

"فلما انتهى إلى الشاطئ المشرعة وقف عندها، وأقبل نجم الدين وأسد الدين، راكبين على فرسين كالعقابين من خيل أبي ربيعة، وعلى كل واحد منها خلعتان: خلعة الحج وخلعة الجهاد، وأسد الدين \* رايح يطلب من النبي على خلعة فتوح مصر، ونجم الدين يقول: لا تذكره بمصر فهو موغر الصدر لأجلها" أ، وهنا ينتقل بنا السارد، نحو حقبة تاريخية، أبطالها حكام الدولة الأيوبية، مشيرا لأهم شخصيتين في هذه الدولة اللتان مهدتا الطريق لفتح بيت المقدس، كما أنهما ساهمتا في إعداد وتكوين، القائد صلاح الدين الأيوبي \*\* الذي تم على يديه ذلك الفتح.

إن السارد في هذا الموقف، وتمثله للأعمال الجليلة التي قام بها حكام الدولة الأيوبية، في سبيل نصرة الإسلام وأهله، والتي مكنتهم من الورود على المقام المحمود (الحوض)، أراد من خلال ذلك أن يخلق مفارقة بين شخصيتين تنتميان إلى توجهين مختلفين، إحداهما ذات بعد سياسي متبعة لهدي النبي ، عاملة به نافعة للإسلام وأهله، والأخرى ذات بعد ديني "غلب العجز والكسل على طباعهم، فتركوا المعايش، وانقطعوا إلى المساجد، يأكلون وينامون... كانوا إلا كمثل شجر الخروع في البستان يشرب الماء ويضيق المكان 2، إن إيراد السارد لهذه الشخصيات المتقابلة أراد أن يرمي من خلالها توظيف قاعدة الجزاء من جنس العمل، معززا بذلك الصورة السلبية (الحجاج، العليمي، عبد الواحد، وجماعة الصوفية) والإيجابية (حكام الدولة الأيوبية) في ذهن القارئ عن هذه الشخصيات، وعلى ما كانت عليه في الحياة الدنيا.

<sup>\*</sup> أسد الدين شيركوه هو عم القائد والفاتح السلطان صلاح الدين الأيوبي توفي سنة 564 هجرية، أما نجم الدين فهو والده.

<sup>49 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله،  $^{1}$ 

<sup>\*\*</sup> الملك الناصر أبو المظفر صلاح الدين يوسف بن أيوب التكريتي (532-589ه/1138-1193م)، المشهور بلقب صلاح الدين الأيوبي قائد عسكري أسس الدولة الأيوبية التي وحدت مصر والشام والحجاز وتهامة واليمن في ظل الراية العباسية، بعد أن قضى على الخلافة الفاطمية التي استمرت 262 سنة، قاد معركة حطين معركة الفاصلة بين الصليبيين والمسلمين التي وقعت في عام 583 ه الموافق 4 يوليو 1187م، وبها تم استعادة بيت المقدس

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص 48.

#### 2-2-3. الشخصيات الدينية

# الشخصيات الغيبية (الملائكة):

يؤسس السارد لعالم غيبي هو عالم الملائكة، مستمدا الأحداث الخاصة بهذه الشخصيات من ثقافته الدينية، وقد ذكر السارد هذه الشخصيات عقب لقائه بشيخه العليمي، وهما على عادتهما من الخصام والجدال والملامة، واستحضار السار لهذه الشخصيات مبني على الوظائف، والأعمال الموكلة إليها؛ حسب ما هو معلوم في عقيدته الإسلامية.

محاولا بهذا المشهد "أما ترى الملائكة منحدرة من السماء زرافات ووحدانا" $^1$ ، إثارة الخوف في نفس شيخه العليمي.

ولعل أهم الشخصيات الملائكية ورودا في هذا المنام نجد:

#### أ- مالك خازن النار:

ورد ذكر شخصية مالك في موقفين، فالموقف الأول كان عند وصف السارد لأهوال يوم الحشر، مشيرا إلى المهمة الموكلة إليه، "أما ترى مالك خازن جهنم، ونحن متهمون بهذه الخلال الميشومة  $^2$ ، حيث الغرض منه إدخال الخوف والفزع في نفس العليمي، فهو يستعرض هنا صفات خازن النار المخيفة، "ليعمق توظيفه الرمزي في رسم مشاهد قيامة مفزعة؛ يحضر فيها مالك خازن النار رمزا معادلا للشقاء والهلاك والخلود في النار  $^8$ ، غير أن ما أورده السارد حول موقف العليمي شكل مفارقة لم يتوقعه القارئ، إذْ أن العليمي لم يكترث بالمطلق لذلك.

إذْ استمر في تذكير وعتاب السارد على سوء أدبه مع الفضلاء، بقوله: "قلت لي: والله ما هو بشيء هيّن علي فأهونه، ولا أسامحك به، ولا أفارقك حتى أدفعك إلى كمال الدين الشهرزوري ينكل بك تنكيلا؛ يردعك عن استخفاف الفضلاء في مخاطبتهم، ويزجرك عن

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{-2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 26.

 $<sup>^{576}</sup>$  ص  $^{2020}$ ، مج  $^{12}$ ، مج 12، ع $^{20}$ ، ص  $^{3}$ 

سوء الأدب باختصار ألقابهم"<sup>1</sup>، أين نشهد تناقضا في الموقف فمن السعي إلى إدخال الخوف وبعث الانفعال لدى الشيخ العليمي، إذ بنا نلحظ رد فعل غير متوقع وهو عدم اكتراث العليمي بما قاله، واستمراره في وعيده له.

أما الموقف الثاني فكان عند محاورة السارد لصاحبه العليمي حول مصير كمال الدين بن الشهرزوري، فانتقل السارد بنا من محاورته لصاحبه العليمي لمحاورة مالك خازن جهنم طمعا في النجاة منه.

#### ب. جبريل عليه السلام:

أورد السارد ذكر شخصية جبريل النفي أثناء محاورته لشيخه العليمي الذي جاء بكلام غير مفهوم، وهو يتحدث عن مصير الشيخ كمال الدين الشهرزوري، "فقالت الملائكة أي رب أشغالنا كثيرة في هذا اليوم، وقد جاء هذا الرجل بتخليط عظيم، وهو يريد يوم القيامة وحده" أين تتدخل شخصية جبريل النفي لتغيير مجرى الأحداث، وتضع القارئ في حيرة ودهشة، لكونها الشخصية التي تدافع عن الشيخ كمال الدين، وتشفع له في الموقف المهيب.

يقول جبريل الله ضمن نص المنام ""هذا شيخ من شيوخ الإسلام، ومن عظماء أمة مجد عليه أفضل الصلاة والسلام، وله من أعمال البر ما يوفي عنه مظالم العباد...فتغاضى الحق سبحانه عنه بكرمه وأوقفه بين الجنة والنار، وهو يحضر المقام المشهود"<sup>3</sup>. فالذي نجاه من هذا الموقف شفاعة جبريل عليه السلام له، فغفر الله له وتغاضى عنه بكرمه، ولا شك فإن السارد يريد من خلال هذه المقاطع الاستخفاف بشيخه العليمي والتهكم عليه، من خلال الرفع من قيمة كمال الدين الشهرزوري، الذي يشير إليه على أنه رجل من أهل البر

<sup>.27</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 28.

<sup>3 –</sup> نفسه، ص 28.

والإحسان "وله من أعمال البري ما يوفى عنه مظالم العباد"<sup>1</sup>، ولولا ذلك ما شفع له جبريل وأخرجه مما كان فيه.

#### ت. ملك الموت:

يستحضر السارد صورة ملك الموت "عزرائيل" ضمن مشهد آخر، وهو يجري بحثا عن ابن النقاش، فينتهي به الأمر إلى جماعة كثيرة من الملائكة والناس، فيرى ملكا بينهم، ليتغير حاله إلى الفزع والخوف "فإذا بملك عظيم مهيب، تقشعر من نظره الجلود، وتشمئز من طلعته النفوس"<sup>2</sup>، حيث يقدم لنا السارد حالته النفسية المتأثرة برؤية هذه الشخصية.

ونلمس ضمن هذا المقطع السردي تقلب حالته من الهناء ومسامرة جماعته إلى هول موقف الوقوف أمام شخصية الملك عزرائيل "فما أشعر إلا بضرطة عظيمة هائلة، جاءت من خلفي، طنت لها أكناف المحشر، فالتفت عن يساري فإذا بجماعة من أصحابنا كلهم قيام ينظرون ويضحكون "3، وأمام هذا المشهد يعمد السارد إلى تحويل مسار الأحداث والتوقعات التي كان القارئ مشاركا فيها، ليخلق جوا آخر للعبث واللامبالاة 4، في محاولة منه لإفراغ حالة الفزع التي يراوده.

لا شك أن المبالغة في وصف ما حصل للسارد؛ بإضفاء حالة من الضحك الجماعي للحضور في موقف جلل أمام ملك الموت، هي مفارقة ذات دلالة تدعو للتأمل، خاصة وأن الوهراني معروف كشخصية ساخرة، فالوقوف أمام شخصية مقدسة تهابها الأنفس بمجرد ذكرها؛ فما بالك بالوقوف أمامها، مما يعطي الانطباع بأن ما قام به الوهراني من أفعال

<sup>-1</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 28.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 37.

 $<sup>^{3}</sup>$  – نفسه، ص  $^{3}$ 

<sup>121</sup> منظر: سعدلى سليم، تشكيلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص $^4$ 

كالضرطة؛ إنما جاءت بغرض خلق جو مختلف للتَّرويح عن نفسه التي تَظهر خائفة من الملك عزرائيل.

#### 3.3. الشخصية المصاحبة:

لقد أكثر السارد من توظيف الشّخصيات في منامه حيث جمع إلى "جانب شخصيات عصره المعروفة المثبتة في كتب السيرة والتراجم والأعلام والوفيات، شخصيات مغمورة، يكون الوهراني قد التقاها في حياته التي بدأها بالمغرب وأنهاها في المشرق"، ومن بين هذه الشخصيات نجد شخصيات صاحبت ورافقت السارد (الخادم الوهراني)، طيلة سرده للمنام وهي حاضرة معه في كل موقف عُرض له، حيث تفنن في إيراد وتوظيف هذه الشخصيات، وأقحمها "في سياقات ومواقف تفيض بالنقد اللاذع والسخرية التي تصل إلى حد التطاول والوقوع في المحظور الشرعي أحيانا "2، ومن أبرز هذه الشخصيات مصاحبة للسّارد في منامه نجد: الحافظ العُليمي، وقبل الحديث عن هذه الشخصيات، نقف عند شخصية السارد للكشف عن بناءها وتشكيل ملامحها.

## 1.3.3. السارد (الخادم الوهراني).

الخادم الوهراني أهم شخصية في هذا النص، باعتباره السارد، فهو الرائي لهذا المنام الراوي له، والمتحكم في إيراد الأحداث وترتيبها، بما يراه مناسبا من حيث التقديم والتأخير، مستعملا لغة تهكمية ساخرة، محاولا التعبير عن الواقع الذي يعيشه، حيث أراد من خلال سرده للأحداث التي رآها في المنام؛ توضّيح العلاقة التي تربطه بهذه الشخصيات وكَشْف تعالقه معها، وذِكر مصير كل شخصية وما آلت إليه في اليوم الآخر؛ جزاءً بما كانت تعمل في الدنيا.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد اللطيف المصدق، ملاحظات على منامات الوهراني، موقع عبد اللطيف المصدق، (مكتبة أدبية)، اطلع عليه  $^{1}$  2020/08/20

 $<sup>^{2}</sup>$  فاطمة الزهراء عطية، العجائبية وتشكلها السردي، رسالة دكتوراه، جامعة بسكرة، موسم  $^{2}$ 0015، ص

إن ظهور وصف شخصية الخادم الوهراني في هذا النص ورد في جزئين؛ أولهما عند حديثه عن وصول رسالة الشيخ الحافظ العليمي، حيث وصف حالة النشوة والفرح والابتهاج التي وقعت في قلبه وقعا شديدا بسبب وصول كتاب العليمي إليه، فقد كان "أعذب من الماء البارد في صدر المحرور، وتتاوله فكان في قلبه أحلى من الدراهم، وأنفع لجراح البعد من المراهم...ولفظا أرق من نسيم الروض الممطور "1، في هذا المقطع رسم الخادم صورة تفاؤلية عن كتاب العليمي حيث بني عليه آمالا عربضة وأحلاما سعيدة.

غير أن هذه الصورة سرعان ما تبددت وتلاشت بمجرد قراءته لهذا الكتاب، "فوجده صفرا من الأنباء خاليا من غرائب أخبار البلاد، عاريا من طرائف أحوال الإخوان، قد استفتحه بطلب التأري من مزاح الخادم معه في كتابه الكريم المقدم إليه من ثلاث سنين في مخاطبته بمجرد الاسم وحذف جميع الألقاب، وبطلبه لثأره" أن معرفة الوهراني بطبائع العليمي وحُبّه للألقاب والإطراء جعله يتوقع مضامين الرسالة، وهذا ما قاده لمناقضة استفتاحه ومدحه لبداية كلامه في حق العليمي، إذ بدأ يصف حقده واستيلائه على قلبه أنه "لم يخرجه من قلبه ضجر القعود بدمشق، ولا طول الشقة... كأنما لصق صدر كتابي في صدره بأمراس، أو ضجر القعود بدمشق، ولا طول الشقة... كأنما لصق صدر كتابي في صدره بأمراس، أو ونبش المقابر ورجم أهل الآخرة بالحجارة "3، وبدأ يعدد الأشياء والأحداث بأسلوب ساخر تجعل الإنسان ينسى.

<sup>17</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص ص  $^{2}$ 

<sup>3 –</sup> نفسه، ص 23.

وهذا ما يجعل القارئ يدخل في حيرة من هذا التناقض، إن هذه المفارقة جعلته يدخل في حالة من القلق والضجر والتوتر، مما جعل النوم يمتنع عليه إلى هزيع من الليل<sup>1</sup>، ثم غلبته عينه بعد ذلك فيري فيما يري النائم كأن القيامة قد قامت، لندخل في الجزء الثاني من هذا النص.

وهنا تبدأ رحلة جديدة للسارد محاولا من خلالها الهروب من واقعه المرّ الذي ساءت حاله فيه، وضاعت حقوقه، وعانى فيه من الضياع والتشرد، إلى عالم آخر محاولا خلق جو جديد ينتصر فيه لمعاناته ورغباته وأمانيه، ينشد فيه الاستقرار، واستقامة الحال بعد أن أغلقت كل الأبواب في وجهه، فكان المنام الملجأ الوحيد لتحقيق ذلك.

في هذا الجزء من النص يقدم السارد نفسه من الوهلة الأولى بروح ساخرة ونفس مازحة، لا تخلو من روح المفارقة اللفظية التي دأب على توظيفها، ففي كل موقف من هذا المنام يحاول أن يُعَبِّر عن فكرة أو قضية كانت تشغله في الحياة الدنيا، وكان أول منظر شاهده هناك أهوال يوم الحشر، وفي هذا المشهد العظيم<sup>2</sup>، وصف السَّارد خوفه الشَّديد الذي أنساه جميع ما قاساه وعاناه من قبل، فهو رجل ضعيف النفس خوّار الطباع لا طاقة ولا صبر له على احتمال ومعاينة هذه الدواهي.

وفي هذه اللحظة يواصل السارد وصف حاله؛ لينتقل عبر مفارقة ساخرة من حالة الخوف والفزع إلى حالة التفاؤل متناسيا أهوال هذا اليوم العظيم، والتمني "على الله الكريم في هذه الساعة رغيفا عقيبيا "، وزبدية طباهجة ناشفة ""، وجبن سناري "" ، والحافظ العليمي ينادمني

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 23.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>\*</sup> عقيبيا: رغيف مصنوع من اللوز الأخضر (ركن الدين محمد بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 220)

<sup>\*\*</sup> طباهجة: كلمة فارسية تدل على نوع من الطعام يستعمل لإعداده البيض والعسل (المرجع نفسه، ص 220)

<sup>\*\*\*</sup> جبن سناري: نوع من الجبن في بلاد الشام، ويدعى الجبن المسنر وهو المشلل (المرجع نفسه، ص 220)

عليها بأخبار خوارزم"<sup>1</sup>، ممهدا لإقحام شخصيات معاصرة له وصاحبه له في هذا المنام؛ ليرسم حالها ومتخيلا مآلها في هذا اليوم العظيم، فكانت له معها مشاهد وحوادث جريئة، عبرت عن قضايا وشؤون أراد الوهراني استحضارها والحديث عنها لأنها كانت تشغله في الواقع. وأول هذه الشخصيات المصاحبة في هذا المنام نجد:

#### 2.3.3. الحافظ العليمى:

تُعتبر شخصية العليمي \* الشخصية المحورية الثانية في هذا النص؛ الذي دار حولها منام السارد، إذ تعتبر الشخصية الوحيدة التي تمكنت من مشاركة الخادم مسيرته الحكائية قبل وبعد المنام، بظهورها في أغلب المقاطع السردي للمنام.

ونجد أن الخادم قدم معلومات تخص أخلاقه وصفاته؛ بقوله: "فهو الإمام الحافظ، الأديب الخطيب المصقع الأمين، جمال الدين ركن الإسلام، شمس الحفاظ تاج الخطباء، فخر الكتاب، زين الأمناء "2"، فتقديم السارد لهذه الشخصية بهذه الصفات تنبؤ عن علو مكانته العلمية وصلاحه.

غير أن السارد تفاجئ من حقد من يحمل مثل هذه الصفات؛ وإصراره على طلب الثأر منه، بمجرد أنه خاطبه بكتاب أرسله إليه منذ ثلاث سنين مجردا من الألقاب والإطراء التي كان يحب أن يناديه بها، فالخادم يتعجب من الحقد الدفين في قلب العليمي رغم مرور هذه السنين ليصف حقده عليه؛ بأنه "كأنما لصق صدر كتابي في صدره بأمراس، وكأنما سمر فيه بمسمار وثيق وأظنه لو مات والعياذ بالله قبل أخذه بالثأر لمزق الأكفان، ونبش المقابر،

\* العليمي: هو الحافظ جمال العليمي، يرجح أنه هو أبو الخطاب عمر بن محمد بن عبد الله الدمشقي العليمي، التاجر السفار توفي عام 574م عن أربع وخمسين سنة (ينظر: الشيخ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 215)

- بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص 17

أ - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 24.

ورجم أهل الأخرة بالحجارة"<sup>1</sup>، ليقدم لنا داخل منامه صورة مغايرة تماما عن الصفات الحميدة التي عُرِف بها الحافظ العليمي في الحياة الدنيا؛ محاولا النيل من كرامته وتحقيره، لينقل القارئ في مفارقة متناقضة عن هذه الشخصية على ما ألفه عنها في أول النص، وغاية السارد من هذه المتناقضات السخرية والتهكم من الشيخ العليمي.

كما حاول السارد أن يصور في سخرية لاذعة مدى حقد العليمي عليه، حتى في هذا الموقف الصعب الذي تشيب فيه الولدان، فعداوة العليمي مازالت تلاحقه حتى في منامه، فذكر أنه في أول لقاء بينهما في أرض المحشر، وقبل الحديث معه ومحاورته بادره العليمي باللكم والشتم، مذكرا إياه بقوله: "يا عدو الله، ما كفاك أنك خاطبتني بنون الجمع وكاف المخاطب حتى ذكرت اسمي بغير كنية ولا لقب؟ والله لأتوصلن إلى أذيتك بكل ما أقدر عليه من القبيح" متوعدا إياه بأنه سيدفعه إلى القاضي كمال الدين بن الشهرزوري ينكل به تتكيلا ويردعه عن استخفافه بالفضلاء في مخاطبتهم، ويزجره عن سوء أدبه باختصار ألقابهم ثن فبينما هما في المحاورة والجدال، وتعجب السارد من الحقد، رغم تذكره له بأنه في يوم المحشر، فبينما هما كذلك حتى قبض عليهما مالك خازن النار.

لقد عمل السارد على تقديم مفارقة عجيبة حاول من خلالها رسم صورة مغايرة لما عهده القارئ عن شخص العليمي، فقد صوره عند حوارهما مع مالك خازن النار؛ بأنه رجل منافق يحسن المحاورة وتقديم الحجة، إذ أنه بادر بإقناع مالك خازن النار بأنهما من أهل الصلاح والتقوى، فقال له: "يا سيدي هذا رجل مغربي من أهل القرآن، وأنا رجل محدث عن رسول

<sup>.23</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله،  $\sim 1$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – ينظر: نفسه، ص 27

الله ﷺ، فبأي جرم تأخذ قبل وقوف الرب سيحانه على حسابنا؟ فلعله يتجاوز عنا" أ؛ رغم أن مالكا خازن النار كان يعلم حقيقة شخص العليمي، بأنه من أهل الفسق والفجور.

فالخادم قدم العليمي لنا منذ البداية بوصفه شيخا جليلا وإماما حافظا وخطيبا، ليَظهر لنا في مشهد آخر مناقض لما بدأ به الوهراني في الحديث عنه، "تكشف عن صفات وأفعال الحافظ، وما الثناء الأول سوى طريقة لاستدراج الحافظ، استطاعت العبارة الثانية أن تقلب الصفات التي يملكها القارئ على العليمي لتتحول إلى صفات مستهجنة لا تليق بالمقام الذي عرف به "2، ليقدم لنا السارد في السِّياق جميع من حاور الشيخ العليمي طيلة محطات منامه، ما بين مادح له وذام ألصق به كل فعل مُشين.

# 3.3.3.أبو المجد بن أبى الحكم:

ورد توظيف هذه الشخصية في مقطع سردي ذكرت فيه بصورة سطحية، إذ جعل ظهورها بشكل عرضي؛ فاتحة لأحداث سيجري عبرها حوار بين شخصيات لها أدوار سيادية فيما بعد، إذ يقول: "وحانت مني التفاتة فأرى أبا المجد بن أبي الحكم عابرا وفي يده ورقة مهذبة حمراء، وهو رايح بها يهرول فسلمنا عليه، وسألناه عن حاله، فقال: لولا ملازمة الصلاة بين المقصورتين لكنت من الهالكين.

فقلنا له: إلى أين تربد؟

فقال: أرُدُّ هذه الرقعة على صاحبها.

فقلنا: وأي شيء في الرقعة، ومن صاحبها؟

فقال: هذه رقعة المؤيد بن العميد بعثها معي إلى رضوان خازن الجنة، يطلب منه تطعيم كمثري عتابي، ورمان كابلى، لأنهما لا يوجدان إلا في الجنة، وقد لقيني أبو الحسن بن منير

110~سعدلي سليم، تشكيلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

فخطف الرقعة من يدي وقرأها"<sup>1</sup>، من فاتحة هذا المقطع يخبرنا السارد أن هذه الشخصية لها من الصلاح والتقوى مالها، فقد كان من المحافظين على الصلاة، التي كانت سببا في نجاته في هذا اليوم العظيم.

ثم يكشف لنا بعدها عن المهمة الموكلة إليه، فهو حامل لرسالة بن العميد إلى رضوان خازن الجنة يطلب منه فيها بعض الأشياء؛ وهنا إشارة إلى أن بن العميد من الشخصيات التي احترفت مهنة المكاتبة في الحياة الدنيا؛ ومكاتبة الملوك والأمراء، وفي هذا المقطع مفارقة عجيبة ساخرة، للتقليل من شأن رقعة المؤيد بن العميد، شبهه كمن يكتب رسالة بأسلوب ركيك متهالك على رقعة مزينة بالألوان الزاهية، أفيستطيع أن يواري ضعف تأليفه بهذا الصنيع؟ أو تتدخل شخصية أبو الحسن بن منير لتدين المؤيد، وتتهمه بالجهل بأحكام الكتابة، وبأنه من المتكلفين فيها، "هذه رقعة رجل دهان عارف بحل الأصباغ، لكنه جاهل بصناعة الكتابة، ظاهر التكلف فيها "قن ميورد السارد مقطعا آخر يريد من خلاله تأكيد حكم أبي الحسن، فيستحضر على لسان بن رزيك، الذي ليس له علاقة بهذه الأمور "رغم سخافة أبي الحسن، فيستحضر على لسان بن رزيك، الذي ليس له علاقة بهذه الأمور "رغم سخافة عقله وسكره" أو إلا أنه عند ما عرضت عليه رقعة من رقاع بن العميد حكم عليها بجهل صاحبها، "فهي رقعة رجل مهين، تدل على جهل قائلها ومهانته أو أنها أقرب إلى اللعب، وأن صاحبها تنسب إليه صفات لا تمت لأهل الفضل بصلة.

إنَّ هذا الوصف من قبل أبي الحسن لحال بن العميد وجهله بمهنة المكاتبة، جعل أبا المجد بن أبي الحكم يغير رأيه، ويحجم عن مواصلة المهمة التي كلفه بها بن العميد.

البين بن محرز الوهراني، من القالب السائد إلى السرد المختلف، مجلة جامعة بابل، معرز عداني زقيم، منامات ركن الدين بن محرز الوهراني، من القالب السائد إلى السرد المختلف، مجلة جامعة بابل، مج28، ع202، مبر 2020، مبر 2021، مبركا

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص ص  $^{2}$  –  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – بن محرز الوهراني، المصدر نفسه، ص 33

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – المصدر نفسه، ص 34

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – نفسه، ص 34

إن السَّارد هنا لم يظهر لنا شخصية أبي الحكم بشكل مناسب لمكانتها الحقيقية التي هي عليها في الواقع، "فغياب التوصيف الحضوري المكثف لهاته الشخصية، يدفع إلى استنتاج سمة السطحية لتوظيفها على مدار المقاطع السردية التي وردت فيها"<sup>1</sup>، إذ اكتفى بتقديمها ضمن أدوار بسيطة تعمل على التمهيد لفتح المجال لحوارية كبرى تختص بها شخصيات محورية في النص.

# 4.3.3 شخصية المهذب بن النقاش:

في خضم الحوار السابق بين السارد وصاحبه مع أبي المجد بن أبي الحكم، ينقلنا السارد من خلال سؤال هذا الأخير له عن العشرة الدنانير التي له عند بن النقاش، إلى حوار آخر ساخر بينه وبين بن النقاش، الذي يبدؤ من خلاله أن السارد معايش له وعارف بأخلاقه وخصاله، وهو هنا كالعادة لا يكاد القارئ يسلم من متناقضاته؛ إذ نجد أن المقطع السردي الذي ذُكرت فيه شخصية بن النقاش يحمل تحت طياته أبعادا دلالية منفتحة حول هذه الشخصية؛ بقوله: "فإذا بملك عظيم...ومهيب والمهذب ابن النقاش قائم بين يديه يكلمه بالعجمية" فهذا المقطع يحيلنا على دلالتين؛ أولهما إما أن يكون بن النقاش رجل أعجمي، والدلالة الثانية تصوّرُ لنا شدّة خوف ابن النقاش من هؤل هذا اليوم، ووقوفه أمام هذا الملك العظيم حتى أصبح لا يعي ما يقول.

ويخبرنا السارد ضمن سياق النص السردي أن سبب وقوف ابن النقاش أمام هذا الملك، وعدم دخوله الجنة، هو الدين الذي له عنده، بقوله: "وأي شيء تعمل معي في أيشم الذهب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - فاطمة الزهراء عطية، العجائبية وتشكلها السردي، ص 218

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

الذي لك في ذمتي، قد عاقوني عن دخول الجنة لأجله"<sup>1</sup>، فيبدو مصرا على أخذ الحسنات مقابل الدنانير التي في ذمته.

ليبدأ بعد ذلك في عرض أعمال البرِّ والصلاح التي تميزت بها شخصية ابن النقاش، في الحياة الدنيا، وذلك من قبل شخصية غير معروفة الهوية؛ إذ يقول في هذا الشأن: "...يا أحمق، يعطيك بعشر دنانير من أوراده بالليل؟ أو من تهجده بالقرآن في الأسحار؟ أو من صيام الاثنين والخميس؟ أو من مواصلة الثلاثة أشهر؟ أو يعطيك من حجاته حجة مبرورة؟ ما تستحي تتكلم بهذا الكلام في هذا المقام؟"، ليصور لنا بعد ذلك في مفارقة عجيبة وهي أن هذه الخصال الحميدة التي أُثبتت له إنما كانت رياءً وسمعةً.

بل والأكثر من ذلك كان أحيانا يصلي بلا وضوء، وبدأ يعدد مثالبه ومعايبه "كان يصلي المغرب إذا أقامت بغتة...منها ثلاثون بغير وضوء" وهي صيغ وألفاظ ذات أبعاد دلالية كفيلة بإدانة المهذب من قبل المتلقي، ليتدخل بعد ذلك الملك ويخبره بأن الرجل مغفورا له، وهذا ما جعله يتعجب ويبحث عن سبب ذلك، ليعلم بعد ذلك أن علاقة طيبة بين بن النقاش والملك هي التي جعلته يتغاضى عن عقابه، فقد كان يمتهن مهنة الطب التي كان جاهلا بها؛ "كان من خيار أعوان ملك الموت في دار الدنيا، ما دخل قط إلى عليل إلا ونجزه في الحال، وأراح ملك الموت من التردد إليه، فهو لأجل هذا يحبه من ذلك الزمان" من هنا يخلق السارد لنا توترا بين إدانة المهذب ونيله للعفو من ملك الموت.

 $<sup>^{1}</sup>$  – بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، 38.

 $<sup>^{2}</sup>$  – بن محرز الوهراني، المصدر نفسه، 38–39.

 $<sup>^{3}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 39

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نفسه، ص 41

إنه تغيير غير مباشر هدفه خلق متناقضات تشتت ذهن القارئ وتطالبه بقراءة فنية لشخصية المهذب بن النقاش الذي بدا بسبب أفعاله المشينة في موقف مهين<sup>1</sup>، لكنه في المقابل يُوضع في مصاف الأخيار بحكم مهنته الشريفة (الطب)، فهذه "المفارقة النصية تستثير القارئ وتدعوه إلى البحث عن معنى يرتضيه ويستقر عنده"<sup>2</sup>، وينهي فضوله ومقصده.

ولا شك إنَّ الوهراني عمد إلى ممارسة النقد الهادف على هذه الشخصية، لتسليط الضَّوء على عدد من القضايا المهمة، فمن محاولة كشفه العبادات الزائفة، إلى السُّخرية من شخصية المهذب التي يُؤرَخُ له بأنه طبيب، فالكاتب يريد من هذا نقد أعمال المهذب، التي تبدو غير متقنة، مع كشف جملة من المتناقضات التي يحاول السارد الترجيح بينها<sup>3</sup>، بإدخال القارئ في دوامة البحث عن حقيقة هاته الشخصية التي تحمل بين ثناياها معايب جمة وحكمة وصلاح.

# 5.3.3 شخصية أبو القاسم الأعور:

أورد السارد ذكر هذه الشخصية في مقاطع متعددة، فكان أول ظهور لها عندما حاول السارد وصاحبيه العليمي وبن بدر التوجه نحو الحوض طلبا شربة ماء بعد أن اشتد بهم العطش والظمأ، حينها رأوا منظرا عجيبا ومخيفا، فقد رأوا "أبا القاسم الأعور وحوله جماعة من الأشراف، وهم يندفون شعر رأسه بالمزادات والدلاء، ويقولون: يا خنزير، رح إلى يزيد بن معاوية يسقيك الماء "4، مما جعلهم يحجمون على الإقدام خوفا أن يلحقهم ما لحقه من سوء الأدب، هنا تتدخل شخصية تاج الدين الشيرازي ليخفف من روعهم وخوفهم بأن حالهم ليس

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر: فاطمة الزهراء عطية، العجائبية وتشكلها السردي، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نبيلة إبراهيم، فن القص بين النظرية والتطبيق، مكتبة غريب للنشر، مصر، ط1، 1995، ص 198

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: سعدلى سليم، تشكيلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 42

كحال أبي القاسم الأعور، فقد كان رجلا فضوليا "يكاشف الأشراف ويؤذيهم ويضاربهم في كل مكان"<sup>1</sup>، كما أن أمير المؤمنين أذن اليوم لجماعة من الأدباء أنحس منهم.

ليأتي السارد في مشهدا آخر ويضيف صفة أخرى إضافة إلى الصفات التي تميزت شخصية الأعور، وذلك في مجلس يزيد بن معاوية عندما سأل القاضي صدر الدين عنه في قوله: "تعرف هذا؟ وأشار إلى أبي القاسم الأعور.

فقال: نعم يا أمير المؤمنين، أعرفه حوسا.

فقال له: وما الحوس؟ فقال الذي يعمل النحس منه.

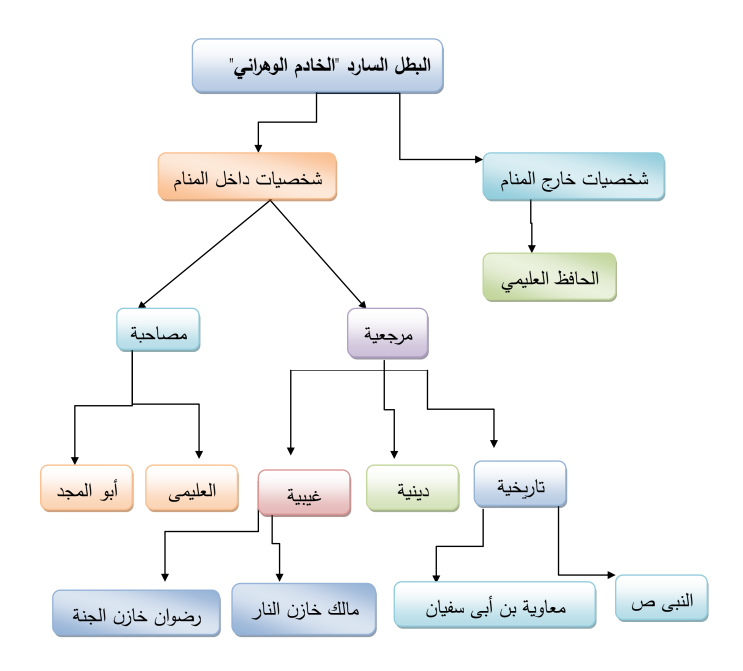
قال: فإنه يقول: إنه كان يدعو لنا، ويترضى عن أسلافنا، ويؤذي من يؤذينا.

فقال: نعم يا أمير المؤمنين، كان يفعل ذلك كله للتكسب والمعيشة، ولو أن اليهود جعلوا له على سب النبي على جعلا، لبادر إلى ذلك مسرعا، ولم يصده عن ذلك تقى ولا دين" مهي صورة تهكمية يفصح لنا السارد عن حقده لهذه الشخصية، كاشفا عن سوء أخلاقها، إذ لم يترك صفة مشينة إلا ونسبها إليه.

كما أنه كشف عن صفتها الباطنية التي يجهلها الكثير، فهو رجل منحوس؛ وهذا ما جعل أمير المؤمنين يأمر بطرده من هذا المكان، وتشريده مع إنزال العقاب به ممثلا في الصفع وهو ما حدث فعلا.

<sup>43 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المصدر نفسه، ص 56



الشكل 1:06 بنية الشخصيات في منامات 1 الوهراني

الأحداث فيه المخطط مستنبط من بناء الشخصيات التي وردت في المنام وفقا لتتابع الأحداث فيه  $^{-1}$ 

 $<sup>^2</sup>$  – منامات الوهراني ويطلق عليها اسم منام يوم القيامة وكذلك اسم المنام الكبير (الشيخ ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 13



# الفصل الرابع

# البنية الزمكانية في منامات الوهراني

- 🚣 تجليات علاقة الزمن والمكائ
  - أولي. الزمس
- ♣ ترتيب الزمن وتقنيات المفارقة السركية في منامات الوهراني
  - 井 تقنيات الحركة السردية
    - فإنيا. المكان
  - 井 تجليات المكان في منام الوهراني

تناولنا في الفصل السابق تقنية السارد والأدوار التي يلعبها ضمن العملية السردية مع استدعائه للشخصيات التي يدور حولها منام الوهراني وتوظيفها بصورة تتماشى وبناء السرد لهذا النص المُفعم بالحركة والتَّخييل، وما تلعبه الشخصيات من دور مهم في الحفاظ على حركية النظام العلائقي بينها، حيث لا يمكن لهذه الشخصيات أن تقوم بوظيفتها كاملة، إلا في وجود تقنية الزمن والمكان وما يشكلانه من مساحة تُتيح للشخصيات بسط أدوارها فيه والقيام بوظائفها على أكمل وجه.

إن الحديث عن الزمن والمكان باعتبارهما ركنان أساسيان من أركان العملية السردية، يُحيلنا إلى التَّأكيد على مدى تأثيرهما وأهميتهما ضمن العلاقة التي تَنتج، والتي تُعتبر علاقة جوهرية ومتبادلة بينهما، وبين بقية المكونات السردية.

#### 1. تجليات علاقة الزمن والمكان:

يتجلّى الزمن في الخِطاب السَّردي بكونه المجال الخصب لدراسة تقنياته، حيث تظهر آثاره واضحة على ملامح عناصر السَّرد كافّة، ضمن تسلسل الأحداث التي يسردها الكاتب، والتي تتحرّك وفق تراتبية معينة، فالزمن أحد المباحث المكونة للخطاب السردي وبؤرته الأساسية باعتبار أنه "في كل نص، الأحداث تسير في زمن، الشخصيات تتحرك في زمن، الفعل يقع في زمن، الحرف يُكتب ويُقرأ في زمن، ولا نص دون زمن، إنه ثابت مع ثبات الفعل يقع في زمن، المكان فهو الموقع الثابت المحسوس القابل للإدراك، فهو يُرى ولا يتحرك ويُفعل به من قبل الزمن.

إن التصوير السردي ذو مكونين، مكون سردي عِماده الزمن، ومكون وصفي عِماده المكان "2، فالمكان مادة تخييلية، بينما يُشكل الزمن مادة القصة التي تجعل منها فنا زمنيا.

<sup>1 -</sup> صبحي الطعان، بنية النص الكبرى، مجلة عالم الفكر، الكويت، ج23، 1994، ص 445

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الوهاب الرقيق، هند بن صالح، أدبية الرحلة في رسالة الغفران، دار مج علي الحامي، تونس، د.ط، 1999، ص  $^{3}$ 

إن ترجمة ميخائيل باختين(M.Bakhtine) لمصطلح "الزمكان" إلى العربية يؤكد على "العلاقات الجوهرية المتبادلة بين الزمان والمكان المستوعبة في الأدب استيعابا فنيا" فالجنس الأدبي عنده يتم تحديده من خلال الزمكان بالذات، انطلاقا من تضافر الأمكنة والزمن الحكائي والسردي وما تنتجه من حركة سردية، وذهبت أمينة رشيد إلى جعل "علاقة الزمان بالمكان تظهر بشكل مباشر عبر بناء مفهوم البطل الروائي، لأن الشخصية الروائية بالأساس ذات بعدين أحدهما مكاني والآخر زماني" ويذهب شاكر النابلسي إلى القول بأن "المكان والزمان يمثلان وحدة عضوية واحدة لا تنفصم" مما مما يضفي على هذه العلاقة علاقة تلازم وترابط هي من أكثر العلاقات وضوحا في النص السردي.

شغل الزمن والمكان الباحثين والنُقَّاد، فتباينت الجهود النقدية التي تطرقت لهما، فكان الاهتمام في بداية الأمر بعنصر الزمن الذي استحوذ على أغلب اهتمامات الكُتَّاب، مقدمين جهودا معتبرة في معالجته أدبيا، حيث نشأ جدل بين التقليديين والتجريبيين في الراوية الحديثة تمحورت معظمها حول الزمن، نتيجة هيمنة عنصر الزمن على عنصر المكان، فكان الانشغال بالزمن السردي مجرد صدى لانشغال واقعي بالزمن الطبيعي4، ووسط هذا الاهتمام ظهرت لاحقا دراسات تركزت حول المكان والتي منها جماليات المكان لباشلار، وجمالية المكان في الرواية العربية لشاكر النابلسي وغيره.

غيره أنه، من الصعب بمكان أن نفصل بين الزمن والمكان لعدم قابلية هذا الفصل إلا على المستوى الإجرائي فقط، لما بينهما من تداخل وتضافر، يجعل عملية الفصل بينهما

مخائيل باختين، أشكال الزمان والمكان في الرواية، تر: يوسف حلاق، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1990، ص 5  $^{-1}$ 

 $<sup>^2</sup>$  – فرزانه حاجي قاسمي، دراسة الكرونوتوب التحليلية من منظار باختين في رواية دودنيا وذاكرة الجسد، مجلة بحوث في الأدب المقارن، جامعة رزاى، إيران، ع28، 2018، ص 86

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 86

 $<sup>^{4}</sup>$  – ينظر: صفاء المحمود، البنية السردية في روايات خيري الذهبي، مذكرة ماجستير، جامعة البعث، حمص، موسم  $^{20}$  2010/2009، ص  $^{20}$ 

عسفا لا يصح، فكل تغيير مكاني ينتج عنه لامحالة تغيير زماني، ومن هذا المنطلق سنحاول الوقوف على مظاهر كل منهما، وعلاقة كل منهما بالآخر فنياً.

#### أولا. الزمن:

يُشكل الزمن أحد العناصر الفاعلة والمهمة في البناء السردي، التي يقوم عليها فن القص، القص، فإذا اعتبر الأدب فنا زمانيا، فإن القص هو أكثر الأنواع الأدبية التصاقا بالزمن<sup>1</sup>، فهو "يمس جميع نواحي القصة: الموضوع والشكل والواسطة، أي اللغة"<sup>2</sup>، إذ يُظهر لنا نقل الأحداث وتفاعلها مع كافة الوضعيات التي تمر بها الشخصيات من بداية العمل إلى نهايته، "ومن المتعذر أن نعثر على سرد خال من الزمن، وإذا جاز لنا افتراضا أن نفكر في زمن خال من السرد، فالزمن هو الذي يُوجد في السرد، وليس خال من السرد هو الذي يُوجد في الرمن"، ولما كان الزمن حقيقة مجردة غيرة ظاهرة كباقي العناصر يصعب تحديده، فإنه ولاشك يفرض نفسه على بنية النص كوحدة مفصلية، وكنقظة ارتكاز نصية لا غنى عنها 4، تتجلى من خلال مفعوله وأثره الواضح عليها.

#### 1. الزمن في ضوء الدارسات النقدية:

اعتنى الروائيون الجدد بعنصر الزمن في العمل الروائي بشكل كبير، مستخلصين بعض أشكاله وخصائصه، غير أن الشكلانيين الروس كانوا أول من لفتوا النظر إلى أهمية هذا المُكَّون الأساس في الدرس النقدي الحديث، وهو الاكتشاف الذي ألهم الدارسين البنيويين المهتمين بالسرديات أمثال تودروف وجنيت، لتطوير تصوراتهما المتعلقة بالزمن، جعلت من

 $<sup>^{1}</sup>$  سيزا قاسم، بناء الرواية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1990، ص  $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> أ.مندلاو، الزمن والرواية، تر: بكر عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، 1997، ص 29

<sup>3 -</sup> حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، المركز الثقافي العربي، ط1، 1990، ص 117

<sup>445 –</sup> ينظر: صبحي الطعان، بنية النص الكبرى، مجلة عالم الفكر، الكويت، ج23، 1994، ص $^{4}$ 

مقترحاتهما الزمنية تلقى قبولا في الأوساط النقدية لا سيما مقترحات جنيت<sup>1</sup>، بتجاوبه مع خصوصية الخطاب، وتقديمه لتقنيات زمنية تشكل ظواهر ثابتة في المحكى الروائي.

فقد سعى الشكلانيون الروس لدراسة الزمن، من خلال التمييز بين المتن الحكائي الحكائي ضمن معالجتهم للسرد، مستعملين هذا المصطلح على شكل ثنائية ضدية من بروب الذي استخدمهما لفحص وتحليل نماذج من الحكاية الخرافية، إلى جانب الذي ميز بين المتن الحكائي (نظام الأحداث)، باعتباره "مجموع الأحداث المتصلة فيما والتي يقع إخبارنا بها خلال العمل"²، وبين المبنى الحكائي (نظام الخطاب)،الذي "يتكون من الأحداث نفسها، لكنه يراعي نظام ظهورها في العمل كما يراعي ما يتبعها من معلومات تُعَيِّبُها لنا"³، فالأول يقوم بدراسة وتحديد الزمن الذي يفترض وقوع الأحداث فيه، بينما يتعلق الثاني بمدة قراءة النص وعرضه، ضمن علاقة جدلية تنتج بينهما، تمكن الكاتب من عرض أشكال متعددة للزمن.

ويرى تودروف (T.TODOROV) أن زمن الحكي يتضمن نوعين من الزمن، مميزا بين زمن القصة الذي هو زمن وقوع الأحداث المروية في القصة، فلكل قصة بداية ونهاية، تخضع للتتابع المنطقي، وزمن الخطاب الذي يقدم من خلاله السارد القصة، الذي لا يكون بالضرورة مطابقا لزمن القصة، فـ"زمن الخطاب يعتبر بمعنى ما، زمنا خطيا، بينما زمن القصة متعدد الأبعاد"4، فالأحداث في القصة قد تقع في الوقت نفسه وتُروى وفقا لزمن متعدد الاتجاهات، أما في الخطاب فتروى وفقا لزمن خطي، وتوضع كأحداث متسلسلة حدث يتلو حدث، بحيث يمكن للمؤلف أن يتصرف في ترتيب الأحداث بناء

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر: سحنين علي، مقولة الزمن في سرديات جيرار جنيت، مجلة دراسات معاصرة، م.ج. تيسمسيلت، م $^{2}$ ، ع $^{3}$ ، م $^{2}$ 018، ص $^{3}$ 020، ما مقولة الزمن في سرديات جيرار جنيت، مجلة دراسات معاصرة، م.ج. تيسمسيلت، م $^{2}$ 03، ع $^{3}$ 03، ما مقولة الزمن في سرديات جيرار جنيت، مجلة دراسات معاصرة، م.ج. تيسمسيلت، م $^{2}$ 03، عالم معاصرة، م.ج. تيسمسيلت، م

<sup>70</sup> سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط30، 1997، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 70

<sup>4 -</sup> حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، ص 115

على غاية فنية يقتضيها العمل السردي، باستعمال التحريف الزمني $^1$ ، بعيدا على ما تمليه مقاصد القصدة.

وقد أجمع النقاد في سياق العلاقة الموجودة بين ثنائية زمن القصة وزمن الخطاب، على على على وجود بنيتين زمنيتين مصاحبتين لأي نص سردي، وهما بنية الزمن الداخلي وبنية الزمن الخارجي، وهي أزمنة تتعلق بفن القص، قسَّمتها سيزا قاسم، على النحو الآتي<sup>2</sup>:

أزمنة خارجية (خارج النص):وهي التي تكون خارج النصية، وترتبط بزمن الكتابة، وزمن وزمن القراءة وهي وضع الكتاب بالنسبة للفترة التي يُكتب عنها، ووضع القارئ بالنسبة للفترة التي يُقرأ عنها، لذلك يمكن القول إن "الزمن الخارجي هو المُدد الذي يتبين فوق أديمها أحداث الواقع المادي المعاش بأنواعه المختلفة، سواء كان ذلك الواقع إطارا لأمة أو لفئة أو لفرد واحد"3،

أزمنة داخلية (داخل النص): وهي الفترة التاريخية التي تجرى فيها أحداث الرواية، مدة الرواية، ترتيب الأحداث، وضع الراوي بالنسبة لوقوع الأحداث، تزامن الأحداث، تتابع الفصول...الخ، حيث يُعد الزمن الداخلي أو ما يعرف بالزمن التخيلي، الزمن الذي شغل النقاد والكتاب لاهتمامه بمشكلة الديمومة وكيفية تجسيدها.

ويمكن القول إنَّ الزَّمن التَّخيلي وزمن القص والحكاية والزمن السردي هي الأزمنة التي تعد بمثابة اللَّبنة الأساسية في تشْكيل الزَّمن الداخلي في النص السردي وفقا لرؤية المبدع.

3 - بويجرة محد البشير، بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري، دار الغرب للنشر، ج1، 2001، ص 114

ا – ينظر: حيور دلال، بنية النص السردي في معارج ابن عربي، مذكرة ماجستير، قسم اللغة العربية، جامعة منتوري،  $^{1}$  قسنطينة، موسم 2006/2005، ص 77

 $<sup>^{2}</sup>$  – سيزا قاسم، بناء الرواية، ص 37

وهناك من أقام مقاربة أخرى توظف تعدد الأزمنة في السرد، وتضع تصنيفا مشابها كما فعل بوتور (Michel Butor) سنة 1964، أحصى خلالها ثلاثة أزمنة متداخلة في الخطاب الروائي، وهي: زمن المغامرة وزمن الكتابة وزمن القراءة، وعلى هذا المنوال نسج عدد من النقاد المعاصرين، الذين أقروا بوجود ثلاثة أضرب من الزمن تتلبس بالحدث السردي، وتتظافر فيما بينها، وتلازمه ملازمة مطلقة، وهي1:

زمن الحكاية: وينضوي تحت الزمن الداخلي أو السيكولوجي

أ. زمن الكتابة ج. زمن القراءة

وهذان الأخيران ينضويان تحت الزمن الخارجي أو الموضوعي.

ويرى عهد بوعزة أن للزمن أهمية في الحكي، فهو يعمق الإحساس بالحدث وبالشخصيات لدى المتلقي، من خلال زمن القصة وهو زمن وقوع الأحداث المروية ويخضع للتتابع المنطقي، وزمن السرد<sup>2</sup>، الذي يُعرف باسم زمن الخطاب لدى بعض الباحثين، وهو الزمن الذي يُقدِم من خلاله السَّارد القصة ويكون مطابقا لزمن القصة.

أما جيرار جنيت (G.Genette) أحد أبرز أعلام البنيوية، فقدم نظرة شاملة للزمن، انطلاقا من الثنائية الزمنية المتمثلة في زمن القصة وزمن الخطاب، منطلقا من مقولة: "إن المحكي مقطوعة مزدوجة الزمن ...فهناك زمن الشيء المسرود، وزمن المحكي أو الخطاب بمعنى (زمن المدلول وزمن الدال)، وهذه الثنائية لا تكمن قيمتها في جعل كل التحريفات الزمنية ممكنة فحسب (...) وإنما تكمن أهميتها في كونها تدعونا إلى معرفة أن إحدى وظائف المحكي هي تشكيل زمن في زمن آخر "3، فشكل الحكاية الأصل لا يمنحنا

 $<sup>^{1}</sup>$  - دحو مامة، بناء الزمن والمكان في الرواية العربية، مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة سيدي بلعباس، ع $^{10}$ 0، ص  $^{11}$ 3

<sup>87 –</sup> ينظر: مجد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص $^{2}$ 

<sup>70</sup> سحنین علي، مقولة الزمن في سرديات جيرار جنيت، ص  $^{3}$ 

صورة طبق الأصل عنها، لكون زمن الحكاية زمن زائف يقوم مقام الزمن الحقيقي<sup>1</sup>، الذي جعل الزمن الكاذب من متطلبات اللعبة السردية.

وقد عمل "جنيت" على استعادة التقسيم الثنائي للزمن القائم على التمييز بين زمن القصة القصة والخطاب، مضيفا إليهما زمن ثالث يختص بزمنية فعل السرد أطلق عليه اسم زمن السرد<sup>2</sup>، ساعيا إلى إرساء مقاربة زمن الخطاب، انطلاقا من مقولات زمنية يجعلها في ثلاثة أشكال<sup>3</sup>، وهي "علاقات الترتيب الزمني التي يتحدث فيها عن المفارقات الزمنية ويحدد أنواعها بدقة وعناية، ثم يتناول العلاقات بين المدة التي تستغرقها الأحداث في القصة والمدة التي تستغرقها الأحداث في الحكاية"<sup>4</sup>، ثم أخيرا علاقة التواتر بأنواعها وحالاتها المتعددة، والتي تتناول حالات التكرار الممكنة.

لنخلص أنَّ البنيويين ميزوا بين مستويين للزمن، زمن القصة وزمن السرد (زمن الخطاب)، فزمن القصة يخضع للترتيب الطبيعي، من خلال "الأحداث المروية والشخصيات المتحركة التي تحيل على تجربة المتلقي، وتعد محاكاة للواقع" أن بينما زمن السرد لا يخضع لترتيب منطقي انطلاقا مما يعرف بالمفارقات الزمنية، "فزمن السرد يتيح إمكانيات واحتمالات متعددة لإعادة كتابة القصة، فلو أعطينا قصة واحدة لمجموعة من الروائيين فإن كل واحد سيمنحنا ترتيبا زمنيا يتناسب مع إختياره الفني، فيُقدم ويُؤخر في الأحداث بما يُحقق غاياته

 $<sup>^{1}</sup>$  سنظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص $^{1}$ 

<sup>71</sup> منین علی، مقولة الزمن فی سردیات جیرار جنیت، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – هناك ثلاثة أشكال من العلاقة التي تربط بين زمني الخطاب والتخيل، من منظور تودوروف، الأولى يسميها علاقة النظام فنظام الزمن الحاكي (زمن الخطاب) لا يمكن أبدا أن يكون موازيا تماما لنظام زمن المحكي (زمن التخيل) نتيجة الاختلاف بين الزمنيين من حيث طبيعتهما، فزمنية الخطاب أحادية بينما زمنية التخيل متعددة، ويدرس المفارقات الزمنية والعلاقة الثانية هي علاقة المدة ويدرس فيها الحالات الممكنة في السرد وأخيرا علاقة التواتر (ينظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية، تر: مجد معتصم وآخرون، ص ص 48–49)

<sup>4 -</sup> صفاء المحمود، البنية السردية في روايات خيري الذهبي، ص 110

 $<sup>^{272}</sup>$  صلاح فضل، نظرية البنائية في النقد الأدبي، دار الشروق، القاهرة، ط $^{2000}$ ، ص $^{272}$ 

الجمالية "1"، فكل زمن له نظامه الخاص، وما يحصل بين الزمنين من تفاوت ينتج المفارقات الزمنية، إذ إنَّ زمن السرد مرتبط بعملية التلفظ، واتباع الترتيب بالنسبة لتسلسل الأحداث.

#### 2. الزمن ونوع النص:

ويختلف الزمن بحسب نوع النص السردي، أين يختلف استخدامه في القصة الواقعية مقابل القص المُتخيِّل، ذلك أن حركة الزمن في القصة الواقعية تحقق المطلوب، "فسواء تحرك الزمن القصصيي (...) حركة أمامية من الماضي إلى الحاضر إلى المستقبل، أو حركة ارتدادية من الحاضر إلى الماضي، أو تحرك حركة متقلبة غير منتظمة، فهو في النهاية يحقق البناء المطلوب من الزمن، من حيث أنه يفتح القص على الحياة، ثم يعود في في غيغلق داخل القصة، محققا العلاقة بين بناء القص، وبناء التجربة من ناحية، وبين العالم الخارجي المفتوح وعالم القص المغلق من ناحية أخرى  $^{2}$ ، أما القصة المتخيلة فهي في الغالب تتكئ على الطابع الموضوعي للزمن، متخذة من الفوضوي جمالا فنيا، كما يشير إلى ذلك عبد المالك مرتاض.

وانطلاقا من هذا المهاد النظري، نحاول أن نتتبع بالدراسة والتحليل، الظواهر الثابتة من التقنيات الزمنية وأشكال العلاقة التي تربط بين زمني الخطاب والتخييل، من خلال القصص المتشعبة التي تضمنتها منامات الوهراني، وما أنتجته من تتوع كبير في المستويات السردية لزمن الحكاية.

<sup>1 -</sup> محجد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص 88

<sup>171</sup> منيلة إبراهيم، فن القص بين النظرية والتطبيق، دار غريب للنشر، ط1، 1995، ص  $^{2}$ 

## 3. ترتيب الزمن وتقنيات المفارقة السردية في منامات الوهراني:

### 1.3. الترتيب الزمنى:

للراوي دور هام في إدارته لأحداث القصة وتوجيهها بما يخدم غاياته الفنية، حيث تخضع تخضع هذه الأحداث للزمن الميقاتي الذي تسرد فيه، وهو الزمن الماضي والحاضر والمستقبل، مستخدما "تقنيات خاصة تكون مقنعة للقارئ حيث يجعل الشخصية التي تعيش حاضرا ما تتذكر حادثا أو أمرا وقع لها في الماضي أو تضمين أحداث تاريخية "1، تقوم بوظيفة تدعيم حقائق أو مواقف ما.

يقوم خطاب منامات الوهراني على التنقلات السريعة، حيث "يكون الرائي في زمن الحاضر، أما رؤياه فهي ضمن زمن المستقبل الذي يصل إلى يوم القيامة والحساب"<sup>2</sup>، في سياق بنية زمنية متخيلة تبتعد عن محاكاة الزمن الطبيعي، فالسارد يبحر في زمن مطلق مفتوح حيث ينقل مسرح الأحداث إلى عالم الأحلام ليلغي التتابع الخطي للأحداث<sup>3</sup>، أين يرحل بنا الوهراني إلى زمن يتحرر فيه من كل الضغوط التي تحيط به.

حيث تُظهر لنا حكاية المنام الكبير، تجربة الوهراني مع شيخه الحافظ العليمي، والعداوة الواقعة بينهما، معتمدا في قصها على نمط السرد التسجيلي $^4$ ، إذ نلحظ أنه وبمجرد توقفه من سردها حتى يبدأ في مقطع آخر في سرد قصصي مع شخصيات أخرى مستحضرا السرد الاستذكاري واسترجاع الماضي.

 $<sup>^{208}</sup>$  سار، بنية السرد في القصص الصوفي، المكونات والوظائف والتقنيات (دراسة)، ص $^{1}$ 

<sup>212</sup> – المرجع نفسه، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  – ينظر: سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، مذكرة ماجستير، قسم اللغة والأدب العربي، جامعة مولود معمري تيزي وزو، موسم 2012/2011، ص 233

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص 132

وأمام هذا الأثر الفني وضمن تيمة زمن ما قبل النوم، يكشف نص المنام في بدايته عن قصة الوهراني مع شيخه الحافظ العليمي، والتي يسترجع من خلالها الخادم (الراوي) لحظة وصول كتاب شيخه إليه، يحكي معها كيفية تناوله له وما صاحبه من أحوال نفسية للوهراني، فهو يحكي حاضره بصيغة ماضية، حيث تظهر المقطوعات السردية في شكل سرد تسجيلي، مسترجعا الماضي الذي جمعهما، من خلال الاستذكار، وهذا خلال فترة زمن ما قبل النوم، سجل فيها ما يلى:

- وصول كتاب الحافظ العليمي وتلقيه من قبل الوهراني
  - وصف الكتاب وصاحبه بعظيم الأوصاف
    - شوق الوهراني لشيخه
    - قراءة الكتاب المرسل
  - تعجب الخادم من حقد الحافظ العليمي عليه
    - امتناع النوم عن الخادم

وهي أحداث محكمة الترتيب تتابع تسلسليا، عبر زمن مفتوح على الماضي، فالخادم بمجرد استلام الكتاب راح يصف شيخه بأعظم الصفات و "يمدحه بتعبير يوقظ ملكة الشغف عند المتلقي" أ، ثم ينتقل لوصف أحلامه وأمانيه، ونار شوقه وحنينه إلى وطنه وأهله، ومعاناته في التكسب وطلب العلا، وخيباته المتتالية في البحث عن مكانة لائقة به، وإخفاقه في رحلاته وكساد بضاعته، وأمام ما يعقده الخادم من آمال على الكتاب القادم إليه من بعيد، و "داخل هذا الإطار النتابعي العام الذي شكل الإطار الزمني للمنام، عمد الكاتب إلى الاسترجاع والاستبطان في هذه المرحلة بالذات كاسِراً رتابة السرد ونمطية التسلسل النتابعي، ومستفيدا من كل ذلك في إضاءة طريق المتلقي/القارئ، الذي يواصل

 $<sup>^{1}</sup>$  عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردي، مذكرة دكتوراه، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة بسكرة،  $^{2015/2014}$ 

وبشغف كبير سرد الخادم $^{1}$ ، لنكتشف تقلب نفسية الخادم عقب فتحه لكتاب شيخه، وما وجده من طلب الثأر منه وحقده عليه، مبديًا استغرابه من تحوُّل شيخه عليه، وخيبة رجائه فيه.

وأمام هذه المستجدات التي حولت شوق الخادم وحنينه إلى حزن وألم يتملكه، ودخوله في دوامة قلق واستغراب من هذا الحقد الذي جعله مطلبا للثأر، حتى حرم عليه النوم، فراح فراح يتخيل في تمسك شيخه بثأره منه، ويفكر في أعذار ودلائل يُبعد بها مثار حقد شيخه العليمي، و"هي المرحلة الأخيرة من الزمن قبل النوم، مرحلة غياب النوم عن عيني الخادم من شدة تعبه وقلقه، إنها مرحلة تمهيدية لدلالات المنام بوصف حال الخادم"2، الباحث عن مفر في عالم آخر يكفيه هم ما يعانيه من قلق.

لم تستغرق قصة الوهراني وقتا طويلا حتى ظهرت قصة أخرى ترتاد عالم النص، مع ظهور مرحلة من مراحل السرد، متمثلة في مرحلة النوم أو النعاس التي أدت إلى حدوث الرؤية، أين يجد الوهراني نفسه في أرض المحشر، ولقائه بشخصية عبد الواحد بن بدر، الذي فتح لزمن النص آفاق مستقبلية تقوم على زمن الحاضر والماضي، مما يضفي تنوعا في المستويات السرديات لزمن الحكاية، باعتبار أن النص لم يعرف الاستقرار الزمني<sup>3</sup>، إذ تتبلور من خلال المنام مجموعة من الأحداث التي تتصاعد على امتداد حالة النوم إلى لحظة الاستنقاظ.

وبنوم الوهراني ندخل عالما آخر، هو "زمن غيبي جرى في اللاوعي ساعة نوم الرائي، عن زمن هو غاية الأزمان المستقبلية (يوم القيامة)، وهذه مركزية الفكرة الزمنية في الرؤى والمنامات، وهو حال الوهراني في هذه الرؤيا، ليسرد أحداث المستقبل كما يصورها

<sup>-1</sup> عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردى، ص ص 235 -1

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص 237.

<sup>132</sup> منظر: سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص $^{3}$ 

اللاوعي"1، فالزمن داخل المنام يتوزع وفق ترتيب ثلاثي (ماضي وحاضر ومستقبل)، تشكل هاته الأزمنة مادة لمحتوى البنى السردية التي يقوم عليها خطاب المنام.

أين يبدأ بالزمن الحاضر، الذي يتجلى في مخاطبة عبد الواحد للوهراني عقب دخوله نومه، بقوله: "طلع عبد الواحد بن بدر من جانبي وقال لي: الساعة رأيت عدة جواري يطلبونك، مع بعضهم أولاد يزعمون أنهم منك"<sup>2</sup>، لينتقل الراوي بعدها في رحلة استرجاعية يحكي أحداثها للشيخ العليمي، أين يتقاطع الزمن الماضي مع زمن المستقبل، حيث رحلته إلى المجهول متنبأ أحداثه وتفاصيله<sup>3</sup>، ليبدأ من الماضي، وحديث الراوي عن شيخه الحافظ العليمي، قائلا: "لو أني مثل الحافظ العليمي الذي لا يقتني إلا الغلمان الذكور، كلما التحى واحد باعه وأخذ آخر، ما حلت بي هذه المصيبة"<sup>4</sup>، ليعود مرة أخرى للحديث عن الحاضر بسؤال الوهراني عن شيخه العليمي "وأين أجده؟ فقال: هذا هو واقف مع النبيه الموصلي يمسح أفخاذه"<sup>5</sup>، وهو ما يعطي الانطباع عن ظهور أفاق مستقبلية مع شخصية الحافظ العليمي، التي نلمس تحققها من خلال الزمن الحاضر والمستقبل.

إن الحوار الوصفي الدائر بين الشيخ العليمي والراوي (الوهراني)،يظهر لنا الحقد الدفين الذي يكنه الشيخ العليمي لخادمه، من خلاله قسمه وقوله، فقلت لي (العليمي): "والله لأتوصلن إلى أذيتك بكل ما أقدر عليه من القبيح $^{0}$ وهو وعيد صريح لأذية الخادم وعقابه مستقبلا، الذي رد عليه بقوله: "يا كافر القلب أما ترتدع؟ أما ترعوي؟ أما ترى السماوات تنفطر مثل فطاير المزة في الكوانين؟ أما ترى الملائكة منحدرة من السماء إلى الأرض $^{7}$ ،

 $<sup>^{-1}</sup>$  ناهضة ستار ، بنية السرد في القصص الصوفي، المكونات والوظائف والتقنيات (دراسة)، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{25}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{-3}</sup>$  ينظر: عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردي، ص 239.

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص  $^{2}$ 

<sup>5 -</sup> بن محرز الوهراني، المصدر نفسه، ص 25

 $<sup>^{6}</sup>$  – المصدر نفسه، ص  $^{26}$ 

الأرض"<sup>1</sup>، وكأني بالوهراني هنا يحاول لفت نظر شيخه إلى ما هو أكبر من مواقف جليلة، كي يتراجع عن وعيده وينتبه إلى ما هو أعظم من خصومته.

غير أنَّ الحافظ العليمي نجده يتنبأ بمستقبل مخيف للخادم القلق من وعيده، وهي مواقف مواقف ينتقل فيها من فعل زمني إلى آخر، فنراه يقول: "والله ما هو شيء هين علي، فأهونه فأهونه ولا أسامحك به ولا أفارقك حتى أدفعك إلى كمال الدين الشهرزوري ينكل بك تتكيلاً ويردعك عن استخفاف الفضلاء"، ليحلنا بعد ذلك الراوي (الخادم) إلى الماضي بجواب شيخه شيخه العليمي في قوله: "فقلت وأي شيء بينك أنت وبين كمال الدين من المودة وأنا أعرفك أعرفك من أبغض الناس فيه، فقلت أنت لي: يا جاهل بأحكام السفر، أما تعلم أني لما سافرتُ معه إلى العراق واجتمعت به في الطريق، فتأكد ما بيني وبينه من المودة"2، حيث تظهر البنية الزمنية للمقطوعات السردية مضطربة في شكل سرد تسجيلي، وهي التي بني عليها زمن الحكاية.

إن المتتبع لحركة الراوي وشيخه العليمي يمكن له أن يحدد المدة الزمنية التي استغرقها زمن الحكاية، ويلمس نوعا من الصعود بالأحداث من لحظة النوم إلى لحظة الاستيقاظ، هذا الزمن الذي يظهر تصاعديا، يبدأ من نقطة ما ليستمر طبيعيا إلى أن يصل إلى النهاية<sup>3</sup>، فالحكي يتوزع بحسب ترتيب الوقائع زمنيا.

إن أحداث المنام تشير إلى وظائف سردية معينة، جاءت بصياغة فنية جلية في ترتيبها، اشتملت على اشتغال زمني جاء على محاور 4، مراعية الترتيب الزمني لهذه الأحداث على النسق التالى:

- الحدث الأول: دخول الوهراني في نوم عميق

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> – نفسه، ص 26

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{2}$ 

<sup>134</sup> مىدلى سلىم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{208}</sup>$  ستار ، بنية السرد في القصص الصوفي (دراسة)، ص $^{4}$ 

- الحدث الثاني: رؤياه ليوم القيامة وخروجه من القبر
  - الحدث الثالث: بلوغه أرض المحشر
- الحدث الرابع: حالة الخوف والعرق يلجمه من أهوال يوم العرض
  - الحدث الخامس: اللقاء بعبد الواحد بن بدر
  - الحدث السادس: اللقاء بصديقه الحافظ العليمي
  - الحدث السابع: اللقاء بمالك خازن جهنم ومحاورتهما له.
- الحدث الثامن: صعودهما جبل الأعراف (جبل بين الجنة والنار)
  - الحدث التاسع: اللقاء بأبي المجد بن أبي الحكم
    - الحدث العاشر: اللقاء بابن النقاش
  - الحدث الحادي عشر: اللقاء بأبي القاسم الأعور
    - الحدث الثاني عشر: مع تاج الدين الشيرازي
  - الحدث الثالث عشر: مع أمير المؤمنين على بن أبي طالب
    - الحدث الرابع عشر: مع زين الدين بن الحكيم
    - الحدث الخامس عشر: في موكب الرسول (ﷺ)
      - الحدث السادس عشر: مع الشريف النقيب
      - الحدث السابع عشر: مع الأعور البغدادي
      - الحدث الثامن عشر: مع أبي القاسم الأعور
        - الحدث التاسع عشر: مع بنى أمية
    - الحدث العشرون: مشهد الحرب بين الأمويين والعلويين
    - الحدث الحادي والعشرون: استيقاظ الوهراني من النوم.

إنَّ تتابع أحداث المنام وإحكامها كان لهدف وغاية في نفس الوهراني الهارب إلى حالة اللاوعي لممارسة أفكاره بطريقته الخاصة كمتنفس عن همومه، فهي "في شكل من

الأفعال السردية، موجهة نحو غاية، هذه الأفعال السردية تنتظم في إطار سلاسل تكثر وتقل حسب طول أو قصر الحكاية"، فالراوي هو من يتحمل وظيفة السرد وتوزيع الأحداث حسب زمن وقوعها.

فالأحداث داخل المنام جاءت مترابطة وفق نَظم السارد لها، فالمنام يقوم على حكاية مبنية على مجموعة وقائع" يقوم بها أشخاص، تربط بينهم علاقات وتحفزهم لفعلهم حوافز تدفعهم إلى فعل ما يفعلون، وفق منطق يتيح فهم معالم تشكيل النص $^2$ ، والكشف عن البنية الداخلية للأفعال والأحداث والتشكيل الحكائي وما يتركه من أثر.

وهو ما نلمسه ضمن بعض المؤشرات الزمنية بقول الكاتب "وأقاموا عليها ساعة زمانية، ثم انصرفوا إلى المقام المحمود" وقفنا نحن حينئذ ساعة وأحجمنا عن الإقدام خوفاً من سوء الأدب"، فمدة ساعة هنا يمكن أن تكون مدة زمانية عادية مقاسة بالدقائق، أو تكون على المجاز تعبيرا عن وقت آخر لمقصد من المتكلم، إذ من المهم للكاتب ضبط الزمن للحفاظ على ترتيب الأحداث وصعودها نحو النهاية المنتظرة، والحال نفسه بالنسبة للمؤشرات المكانية في قول الكاتب "ومشينا معه مقدار أربعة فراسخ" فالقصد هنا ليس المكان بقدر ما يقصد الراوي المدة الزمنية، الذي يُضبط ويتحدد من خلال معرفة مقدار كل فرسخ.

#### 2.3. تقنيات المفارقة الزمنية:

وبناءً على ما سبق، سنحاول كشف أبعاد المفارقة السردية داخل نص الوهراني، بتتبع الأسئلة المتعلقة بمدى مخالفة الزمن، والالتزام بترتيب الأحداث على الشكل الطبيعي أم أن هناك محاولات من الكاتب بالتلاعب بها، بما يتواءم وغاياته الفنية وأهدافه غير المعلنة ضمن سياقات النص.

المغرب، الفتاح كليطو، الأدب والغرابة، دراسات بنيوية في الأدب العربي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط $^{-1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$ عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردي، ص  $^{-2}$ 

<sup>50</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – المصدر نفسه، ص 52

فراهنية إنجاز الحدث من خلال ما يسميه جنيت بالحكي، يتحدد بما هو قبل وما هو بعد، ضمن دراسة ترتيب الأحداث والمفارقات الإرجاعية أو الاستباقية التي تتم على مستوى الحكي، بما يعرف بالمفارقات الزمنية "كمصطلح عام للدلالة على أشكال التنافر بين الترتيبين الزمنيين "2، وهما: (زمن القصة وزمن الحكاية)\*، فالترتيب الزمني هو المستوى الأول الذي بحث فيه جيرار جنيت، الذي يقصد به الترتيب الزمني للأحداث في الحكاية، وترتيب تتابع الأحداث في القصة.

إن تعامل الكاتب مع السرد من منطلق منظور الزمن يمثل اختيارا يقوم به لحل مشاكل تطرح خلال ترتيبه للأحداث، ويذكر حسن بحراوي حركتين أساسيتين للسرد الروائي ضمن النسق الزمني، الأولى تتعلق "بموقع السرد من الصيرورة الزمنية التي تتحكم في النص، وبنسق الأحداث في القصة، فالأصل في المتواليات الحكائية أنها تأتي وفق تسلسل زمني متصاعد، يسير بالقصة سيرا حثيثا نحو نهايتها المرسومة في ذهن الكاتب"<sup>3</sup>، غير أن هذا النتابع الطبيعي ومدى استجابة الخطاب السردي لعرض الأحداث هو حالة افتراضية فقط، فالأحداث الحكائية قد تبتعد عن التتابع الخطي للسرد بصورة ما، فقد تعود للخلف فالأحداث الحكائية قد تبتعد عن التتابع الخطي للسرد بصورة ما، فقد تعود للخلف التسترجع أحداثا وقعت في الماضي، أو تقفز إلى المستقبل لتستشرف بعض الأحداث المتوقعة فيما هو آت.

وبهذه الوضعية نكون أمام مفارقة زمنية تُوقف استرسال الحكي، وتُمكن السارد من الانتقال بين الماضي والمستقبل عبر محور السرد، فنكون تارة أمام سرد استذكاري يتشكل

<sup>91 –</sup> ينظر: سعيد يقطين، تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط $^{1}$ 09، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص

<sup>\*</sup> زمن القصة زمن خطي خاضع للترتيب الطبيعي المنطقي، وزمن الحكاية زمن متعدد الأبعاد تقع فيه أحداث كثيرة في آن واحد، وكأن الحكاية مقطوعة زمنية مرتين: فهناك زمن الشيء المروي(زمن القصة) وزمن الحكاية. (ينظر: جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص 45)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء -الزمن-الشخصية)، ص 119

من مقاطع استرجاعية تحيلنا على أحداث ترتبط بفترة سابقة على بداية السرد، وتارة أمام سرد استشرفي  $^1$ ، يعرض لأحداث متعلقة بتطلعات مستقبلية سابقة لأوان حدوثها.

وعلى ضوء التقسيم سالف الذكر للمفارقات الزمنية "الناجمة عن استحالة التوازي بين زمن زمن الخطاب وزمن القصة"<sup>2</sup>، وما ينشأ عنهما من علاقات متعددة تعرف بالسوابق واللواحق، ضمن نظام عرض الأحداث، والنسق الزمني لعموم السرد على مستوى النص، فإننا واستنادا لما ذكر، سنسعى للكشف عن التمفصلات الزمنية الصغرى ضمن متن الوهراني واستخلاص بعضا من الدلائل الممكنة ضمن تبديلات النسق الزمني التي تتم في إطار المقاطع السردية.

# أ. الاسترجاع أو الاستذكار: (Analepsie)

يعتبر الاسترجاع تقنية تتمحور حول تجربة ذاتية، لها أهمية كبرى في البناء الزمني، فهو مصطلح يدل "على كل ذكر لاحق لحدث سابق للنقطة التي نحن فيها في القصة" ألمعنى استرجاع وقائع ماضية، يروي السارد للقارئ فيما بعد، ما قد وقع من قبل، وبالتالي "يحيلنا الاسترجاع على أحداث سابقة على الزمن الحاضر، حاضر السرد، وفي هذه الحالة يسمى السرد بالسرد الاسترجاعي، والمؤشرات اللسانية الدالة على هذا السرد الاسترجاعي هي صيغة الأفعال الدالة على زمن الماضي كنت، كانت" أو يكفي استعمال زمن ماضي لجعل سرد ما لاحقا، أين تأخذ الأحداث الماضية مدلولات ذات أبعاد جديدة في الزمن الحاضر.

فالعودة للماضي واستدعائه لتوظيفه بنائيا انطلاقا من استذكار أحداث سابقة، يأتي "لتلبية بواعث جمالية وفنية خالصة في النص وتحقيق عدد من المقاصد الحكائية مثل ملء فجوة يخلفها السرد وراءه سواء بإعطائنا معلومات حول سوابق شخصية دخلت عالم القصة أو

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن بحراوى، بنية الشكل الروائى (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص  $^{-1}$ 

<sup>71</sup> سحنین علي، مقولة الزمن في سرديات جيرار جينيت، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  – جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص

<sup>4 -</sup> محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص 89

باطلاعنا على حاضر شخصية اختفت ثم عادت للظهور  $^1$ ، وهي الوظيفة التي يعتبرها جنيت من الأهمية بمكان كوظيفة تقليدية لهذه المفارقات الزمنية.

وتختلف مستویات الاسترجاع إلى الوراء، من الماضي البعید إلى الماضي القریب، قسمها النقاد إلى ثلاثة أنواع هي: الاسترجاع الخارجي "کتقنیة تأخذ مسارا تنازلیا، یبدأ ثم یصغر شیئا فشیئا، في حین أن الاسترجاع الداخلي تقنیة تأخذ مسارا تصاعدیا یبدأ ثم یکبر شیئا فشیئا مسیطراً بذلك على معظم بنیة السرد"  $^2$ , إلى جانب الاسترجاع المختلط أو المزجي الذي یمزج بین النوعین السابقین، والتي تعد "تقنیة زمانیة، ذات وظائف بنیویة متعددة تخدم السرد وتسهم في نمو أحداثه وتطورها  $^8$ , والتي تشترك في استرجاع الماضي وفتح الزمن علیه.

وتماشيا مع ما تم ذكره، فإن منام الوهراني يعج بهيمنة تقنية الاسترجاع هيمنة كلية، خاصة على مستوى مقدمة المنام، فالراوي يسترجع في بدايات نومه قصته مع شيخه العليمي وقعت في الزمن الماضي، إذ يبعثها إلى شيخه في كتاب، وهو الشاهد على أنها من عالم الأحلام.

إن تقنية الاسترجاع لا تقتصر "على الراوي (الخادم) فحسب، بل يمكن رصدها فيما ترويه الشخصيات داخل المنام من سرود" وما يمكن رصده من استرجاعات ظاهرة في بناء المنام هي لحظة رد الخادم على الكتاب الذي وصل إليه من شيخه العليمي، والذي كتبه بصيغة الماضي، بعد أن قرأ كتاب شيخه الذي تأثر به حتى غاب عنه النوم إلى هزيع من الليل، ولشدة تأثره بما فيه من وعيد نام ورأى ما رآه ثم استيقظ، مشكلا توالٍ للأفعال الماضية، صنعت للمنام إطارا زمنيا مكن الكاتب من استعمال تقنية الاسترجاع.

<sup>121</sup> صن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> أمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص 115

<sup>104</sup> – المرجع نفسه، ص  $^3$ 

<sup>4 -</sup> سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص 136

ورغم بداية المنام في الزمن الحاضر، باستعمال الخادم لصيغة مخاطبة شيخه العليمي، إلا أنه ينتقل لاسترجاع أحداث ماضية، أين يمثل هذا "الاسترجاع لاحقة داخلية من خلالها جسًد النص قصة جرت أحداثها في زمن سابق للانطلاقة الزمانية الأولى للحكاية "¹، فيسترجع الكاتب حاله وتذكر أيامه التي قضاها بحثا عن المجد والمكانة التي تليق بشخصه، بقوله: "كان قد ربى في السروج، ونشأ بين الجداول والمروج، يتردد من حصن اللبوة إلى بساتين الربوة، يرتاض في عين سراد إلى وادي بردى، ويصطبح في سوق آبل، ويغتبق في كروم المزابل، ويقيل في عين جور، ويصطاد في الساجور، وفي هذه المواطن كما علمت رائعة الجنان، ورائحة الجنان، فرماه الدهر بالحظ المنقوص، وطرحه إلى رياض مدينة قوص" عيث يظهر لنا من هذه المقطوعة السردية، قصر الزمن الفاصل بين زمن الحكاية وهاته اللاحقة.

ويواصل الخادم استرجاع ما مر به في الزمن الذي مضى، حيث معاناة التشرد والعذاب، بسرد قصة أخرى تشكل لاحقة داخلية ثانية لما سبق، بقوله: "يتقلى في حر السعير، ولا يشبع من خبيز الشعير، إدامة البصل والصير وفراشه الأرض والحصير، فألحت عليه الهواجر، شهرى ناجر، فتمنى على الله ريح صبا تهب من نحو بلاده وأولاده"³، وهي لواحق تتعالق فيما بينها لتشكل فترات زمنية متتابعة، حيث نلمس في النص فترة معاناة الكاتب وهي مرحلة التعد فمرحلة العداوة بينه وبين شيخه وما ارتكبه الكاتب من نزع الألقاب عن شيخه، ثم مرحلة التغيير المنشود من الخادم بواسطة الاسترجاع الذهني، ضمن أحداث عالم اللاوعي (الحلم).

المنام الكبير، ص $^{1}$  المنام الكبير، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص ص  $^{18}$ 

<sup>19</sup> – المصدر نفسه، ص -3

كشفت مقدمة المنام عن زمن سردي مفتوح، باسترجاع الخادم للحظات التي استلم فيها كتاب شيخه العليمي "وصل كتاب مولاي الشيخ الأجل(...) وتناوله فكان في قلبه أحلى الدراهم، وأنفع لجراح البعد من المراهم" وحالته النفسية الفرحة بوصول هذا الكتاب الذي استرجع من خلاله ذكريات الشوق والحنين، والتلهف لمعرفة الرد.

إن بداية نص المنام، انطلاقا من استلام الكتاب هو عبارة عن استرجاع لأحداث "استعمل الوهراني تقنية الاسترجاع التي تحقق التوزاي بين الماضي والحاضر في الوقت نفسه، وهذا النوع من السرد يكون الاعتماد فيه على الذاكرة وما تحمله من أحداث مسبقة "2"، مع الكشف على معرفة الكاتب بشخصياته وماضيها، مستثمرا العلاقات الاجتماعية التي تحكمها، من أجل عملية تكثيفه لهذه التقنية واستخدامه لها، ضمن إيقاع زمني معين.

والجدول<sup>3</sup> التالي يوضح بنية السرد الاسترجاعي من حيث وظيفته ومؤشراته من خلال مقطع حكائى للخادم في منام الوهراني.

| مؤشراته      | وظيفته                 | موضوع الاسترجاع               | المفارقة الزمنية |
|--------------|------------------------|-------------------------------|------------------|
|              | إعطاء معلومة عن        | ماضي شخصية الراوي             |                  |
| زمن          | ماضي الخادم تعزز صورته | (الخادم)، ومراحل التشرد       | السرد            |
| الماضي: كان، | ومكانته بين الشخصيات   | والمعاناة/الشوق والحنين/القلق | الاسترجاعي       |
| کنت          | الأخرى.                | والتوتر والخيبة.              |                  |

<sup>17 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> بلججات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص 140.

هذا الجدول مستنبط من مخططات وضعها الباحث مجهد بوعزة في دراسته للمفارقة الزمنية في شقيها الاسترجاع والاستباق (ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص 90)

### ب. الاستباق/الاستشراف: (proepse et Anticipation)

ونقصد بتقنية الاستباق أو الاستشراف الوظيفة الثانية المحددة للمفارقة السردية، التي تعمل على تهيئة القارئ نفسيا لاستقبال حدث ما، فهي تتجه نحو المستقبل بالنسبة للحاضر، للحاضر، إذ "ندل بمصطلح استباق على كل حركة سردية تقوم على أن يروى حدث لاحق لاحق أو يذكر مقدما"، بمعنى تقديم الأحداث اللاحقة والمتحققة ضمن امتداد بنية السرد.

ويرى جنيت أن مستوى الاستعمال الكمي للاستشرافات "أقل تواترا في السرد من الاستذكارات وأن الرواية بضمير المتكلم هي الأنسب لقيام التطلعات لأنها تسمح للراوي بالتلميح إلى المستقبل والإشارة بالأخص إلى حاضره، وهذا يدخل في صميم دوره الحكائي"<sup>2</sup>، فالمعلومات التي يقدمها الاستشراف ليست مؤكدة، ما يجعل عدم يَقِينِيَتِها "شكلا من أشكال الانتظار"<sup>3</sup>، إذ يستوجب وقوع الحدث فعلا، حتى يتحقق ذلك.

ومنه فإن دخول الوهراني في مرحلة ما بعد النعاس (النوم) يؤسس لأحداثٍ مستقبلية يتنبأ بوقوعها، إذ ينتظر تحققها انطلاقا من دخوله أرض المحشر وما بعده.

حيث يوظف خلال هاته المرحلة التقنية الزمنية المستقبلية وهي الاستباق، لكون السارد "يروي أحداثا سابقة عن أوانها أو يمكن توقع حدوثها، بالقفز على فترة ما من زمن القصة وتجاوز النقطة التي وصلها الخطاب لاستشراف مستقبل الأحداث"، التي يتم التطلع إليها كاستباق متخيل، يساعد على إزاحة الأحداث والقفز نحو المستقبل وفق مؤشرات وتلميحات يتم توظيفها لهذا الغرض، تفتح الأفاق لما سيحصل من مستجدات مستقبل.

<sup>51</sup> – جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص

<sup>2 -</sup> حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء -الزمن -الشخصية)، ص 133

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 133

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نفسه، ص 132

يُحاول الوهراني الانتقال من زمننا العادي الذي عانى فيه القلق والصراع النفسي، إلى عوالم تخيلية في اللاوعي متخذا منها عالما مستقبليا بعيدا عن البشر، ليمارس فيها طقوسه ومواهبه عله يجد من ينصفه ويعترف بمكانته المثلى.

يتطلع الوهراني إلى أفاق رحبة، ضمن رؤية مستقبلية حيث يتساءل عن مستقبله، ما سيؤول إليه، في حوار نفسي، "فقال في نفسه أترى الذي خلقني وبراني، يعيدني إلى الزيداني، أتراه يجمع شملي في كفر عامر "1"، إنه استباق يظهر حاضر الخادم السيء الذي يدخل في دوامة تساؤلات يرتجي من خلال تحسين وضعه، هل سيتغير حاله؟، أترى مستقبله أفضل من حاضره؟ وهي كلها أماني تدخل رحم المستقبل التخيلي علّها تنقلب إلى حقائق يطمع الوهراني إلى تفعيل تخيله الزمني لصالحه، إنه استباق ينطلق من حاضر الخادم مع تفحص للمستقبل.

ويواصل الحافظ العليمي تتبع الوهراني القلق من وعيده، فينطلق إلى استباق يختزل فيه طريقة حركية الزمن المرتبطة بأفعال شيخه العليمي، بقوله "وأظنه (لو مات والعياذ بالله) قبل أخذه لثأره لمزق الأكفان ونبش المقابر ورجم أهل الآخرة بالحجارة"<sup>2</sup>، والتي لم تحدث بعد، لكنها محتملة الحدوث في العالم الآخر، وهي أفعال غير مؤكدة، باعتبار أن "المعلومات التي يقدمها السرد الاستشرافي لا تتصف باليقينية<sup>3</sup>، فالشيخ العليمي لايزال على قيد الحياة.

إن الوهراني هنا شخصية تعمل على توقع حدث ما، تحيط شيخه العليمي بإمكانيات خارقة في يوم الآخرة، من خلال ما يقوم به من تمزيق للأكفان، وهو موقف يشي بموت شيخه حتى وإن لم يصرح به، غير أن نبشه للقبر ورجم أهل الأخرة بالحجارة هو حدث بعيد التحقيق، فهول الموقف أكبر منه، "فما حدث للشيخ العليمي حين سمع انشقاق

 $<sup>^{20}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص  $^{2}$ 

<sup>132</sup> صن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{3}$ 

السماء يضعف قدرته على تحقيق الأفعال المستبقة زمنيا والمسندة إليه"<sup>1</sup>، وهو ما يصيب القارئ بنوع من الغرابة ضمن سياق هاته الاستباقات، في قبولها من عدمه، لما تحمله من تكثيف لمقاطع التخييل.

ولاريب في أن رؤية الخادم بعد أن غلبه النوم أن القيامة قد قامت، "فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت إلى أرض المحضر "2"، وهو استباق متخيل يتجاوز حدود الطبيعي.

ينتقل السارد بعدها إلى وعيد شيخه العليمي الذي يبدي نيته في عقاب الخادم مستقبلا، بقوله: "والله لأتوصلن إلى أذيتك بكل ما أقدر عليه من القبيح"<sup>3</sup>، وهو قسم يفتح به السارد معالم استباق زمني لأحداث أخرى مستقبلا، فصراعه مع شيخه وُجد في الواقع قبل نومه.

ومع ذلك يواصل نقل صراعه إلى عالم الرؤية (المنام) الذي يُظهر حالة الخوف والقلق التي تجثم على السارد "تؤشر إلى ما ستكون عليه عوالم المتن الحكائي للمنام ككل من عداوة باقية بينهما" ، وتجعل من الاستشراف تمهيدا "لأحداث لاحقة يجري الإعداد لسردها من طرف الراوي، فتكون غايتها في هذه الحالة هي حمل القارئ على توقع حادث ما أو التلكهن بمستقبل إحدى الشخصيات، أو ما ستؤول إليه مصائر الشخصيات ، إنه استباق يخلق حالة من الترقب والانتظار في ذهن القارئ، المفضي إلى الفضول لمعرفة ما ستؤول إليه نتيجة الوعيد، ولا شك أن هذا الاستباق سيظل معلقا ومرهونا بمدى تواصل الخادم وشيخه خارج المنام.

 $<sup>^{-1}</sup>$  مربم مناع، بنية السرد في منامات ومقامات الوهراني، مذكرة ماجستير، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{26}</sup>$  – المصدر نفسه، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردي، ص  $^{-4}$ 

<sup>132</sup> صن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{5}$ 

فالمنام يعج بالأحداث والشخصيات الكثيرة التي تتداخل فيما بينها في صناعة مشاهد مختلفة، تقف حاجزا أمام الشيخ العليمي في تنفيذ وعيده، وتجعل الراوي ينتقل بينها ضمن حيز يوم المحشر المليء بالمشاهد القلقة والخوف من أهواله.

ومواصلة لرصد الاستباقات في منامات الوهراني، نذكر حادثة النقاء الخادم بأبي القاسم الأعور الملقب بالعون عند ورود الحوض، فقال: "كيف رأيتم فعلي بكم وضرباتي النافذة فيكم أنحستكم أم لا؟ (...) فأما إذ قد سلمتم من ذلك، فأنا أدلكم على من يسقيكم الماء من هذا الحوض، ولا يحوجكم إلى أي شيء من هذا الصداع الطويل، اتبعوني أهدكم سبيل الرشاد" ، وهذا استباق لم يدم طويلا، إذا لم يتحقق ما عرضه الأعور، بعد رفض الخادم لمساعدته، "فتمتنع أنت من ذلك وتقول: إذا كان الغراب دليل قوم فلا يعدو بهم طرق الخراب، وتقول: الموت بالعطش، ولا اتباع هذا الأعور الملعون " ، ما يعطي الانطباع على ما يعيشه الخادم من خلافات مع العديد من الشخصيات في واقعه، وأن ما جاء به حلمه، هو مجرد هروب من واقعه المعيشي، إلى عالم آخر يحقق فيه ذاته وأمانيه.

والجدول $^{3}$  التالي يوضح بنية السرد الاستباقي من حيث وظيفته ومؤشراته من خلال مقطع حكائي للخادم منام الوهراني.

| مؤشراته           | وظيفته              | موضوع الاستباق          | المفارقة الزمنية |
|-------------------|---------------------|-------------------------|------------------|
| والله لأتوصلن إلى | تجاوز ما تخلفه حالة | وعيد الشيخ العليمي      |                  |
| أذيتك             | الانتظار العبثي من  | للخادم بإذايته مستقبلا، | السرد الاستباقي  |
| حالة الانتظار لما | مشاعر القلق والضياع | بسبب الصراع الواقع      |                  |
| سيحدث             | في نفسية البطل      | بينهما                  |                  |

<sup>51</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>52</sup> – المصدر نفسه، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  – هذا الجدول مستنبط من مخططات وضعها الباحث محمد بوعزة في دراسته للمفارقة الزمنية في شقيها الاسترجاع والاستباق (ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص 92)

#### 4. تقنيات الحركة السردية:

وهي التي تتعلق بمستوى المدة ضمن مستويات الزمن السردي، والتي يطلق عليها "حركات السرد، نظرا لارتباطها بقياس السرعة"، ويعتبر جنيت "مقارنة مدة حكاية ما بمدة القصة التي ترويها هذه الحكاية عملية أكثر صعوبة، وذلك لمجرد ألا أحد يستطيع قياس مدة مدة حكاية من الحكايات، وما يطلق عليه هذا الاسم تلقائيا لا يمكن أن يكون غير الزمن الضروري لقراءته" وقد اقترح لدراسة حركات السرد ضمن ما يمسى بالديمومة أربع تقنيات حكائية لمعرفة كيفية اشتغال الحكي، حيث يصنفها حسن بحراوي إلى مظهرين انطلاقا من "وتيرة سرد الأحداث في الرواية من حيث درجة سرعتها أو بطئها" فأما المظهر الأول فيتعلق بتسريع إيقاع السرد، ويكمن في استعمال صيغ حكي تختزل زمن القصة وتقلصه، أين يعمد الكاتب إلى تلخيص وقائع وأحداث تستوجب مدة أطول لكنه لا يذكر إلى مقاطع معدودة دون الخوض في تفاصيلها، وهو ما يطلق عليه السرد التلخيصي، أو يقوم بالحذف بيساطط مرحلة معينة من زمن القصة، بحيث لا يذكر ما حدث فيها.

وأما المظهر الثاني فيتعلق بتعطيل السرد على حساب توسيع زمن السرد، فإن مجرى الأحداث فيه تأخذ وتيرة بطيئة، تنتج عن توظيف تقنيات زمنية تتعلق بالمشهد والوقفة، ففي تقنية المشهد يعطي الامتياز للمقاطع الحوارية حيث يتوقف السرد ويسند السارد الكلام للشخصيات التي تعرض تدخلاتها مباشرة كما في النص، ويمسى بالسرد المشهدي، أما بتوظيف تقنية الوقف، فغايته "تعليق زمن الأحداث في الوقت الذي يواصل فيه الخطاب سيره على هامش القصة "4، نتيجة لجوء السارد إلى التأمل أو تحليل لنفسية الشخصيات، أو قيامه بالوصف الذي يتضمن في الغالب انقطاع وتوقف للسرد لفترة زمنية.

 $<sup>^{1}</sup>$  المنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن بحراوى، بنية الشكل الروائى (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – المرجع نفسه، ص 119

وبناء على ما سبق، يمكننا تتبع خط المسار الزمني الذي تنتهجه ديمومة حكاية منامات الوهراني، عبر مسارات تقنية حركات السرد، التي يسعي السارد من خلالها إلى الخلاص من قيود الزمن، مع حرصه على الإبقاء على كافة مقومات النص التي تحول دون الإخلال بمحتواه.

1.4. تقنية التلخيص: (Sommaire) وتسمى كذلك بـ (الخلاصة، المجمل، الإيجاز) وهي سرد مجموعة أحداث ووقائع جرت في مدة طويلة، في جمل موجزة مختصرة دون عرض تفاصليها، بمعنى أنها تلخص لنا مرحلة طويلة من الحياة المعروضة، "فالخلاصة تحتل مكانة محدودة في السرد بسبب طابعها الاختزالي الماثل في أصل تكوينها والذي يفرض عليها المرور سريعا على الأحداث وعرضها مركزة بكامل الإيجاز والتكثيف"، فزمن الحدث فيها أكبر بكثير من زمن القراءة.

إن الوهراني يعرض ضمن هاته التقنية فهما مختلفا للزمن ضمن مساحة المنام، فيجد القارئ نفسه أمام عالم واسع الآفاق، فهو يلخص مجموعة فترات زمنية في فترة واحدة أو يجمده لحظة واحدة.

يقدم الراوي في بدايات المنام خلاصة عن شخصية طلائع بن رزيك المتوفي 556هـ "هذا طلائع بن رزيك مع سخافة عقله وسكره من خمر الولاية قال يوما"<sup>2</sup>، فالراوي يقدمه لنا بجملة واحدة تختصر التعريف بشخصية بن رزيك فهو (غير سوي ويسكر بمال الدولة)، "وكأن السارد يريد القفز على كل المساحات الزمنية ليثبت أمرا واحدا يريد تأكيده، وهو شخصية بن رزيك السكير، الجاهل السيء الأخلاق "3، رغم الزمن الطويل الذي عاشه بن رزيك، وهو ما تقتضيه سياق شخصية هامشية عابرة غير مؤثرة عبر فضاء الحكى، لا تحتاج إلى تفصيل في سيرتها.

<sup>145</sup> صن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص

 $<sup>^{-3}</sup>$  عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السردي، ص $^{-3}$ 

2.4. تقنية الحذف (الاسقاط¹): (ellipse) تاعب تقنية الحذف دورا مهما في تسريع وتيرة السرد، ويعرف بأنه تقنية زمنية تقضي "بحذف فترة طويلة أو قصيرة من زمن القصة وعدم التطرق لما جرى فيها من وقائع وأحداث، فلا يذكر عنها السرد شيئا، فيسكت السرد عن جزء من القصة، أو يشير إليه فقط بعبارات زمنية تدل على موضوع الحذف من قبيل ومرت أسابيع أو مضت سنتان "²، وتجعل نبيلة إبراهيم من تقنية الحذف أو ما تسميه "الإضمار" بحيلة يستخدمها الكاتب لعرض تشويش الموضوع الأصلي وإخفاء بعض دقائق الدلالة للاحتفاظ بذهن القارئ مفكك المفارقة 3، وما يتولد لديه من شغف للكشف عن المحذوفات المصاحبة لما تتركه من فراغ يثير القارئ.

وحمل نص الوهراني بعضا من تقنية الحذف، فعلى امتداد فضاء المنام تعرضت بعض الأحداث لحذف فترتها الزمنية، فمثلا في الحدث الثاني والثالث، بقوله: "فخرجت من قبري أيم الداعي إلى أن بلغت أرض المحشر "4، أين قام هنا بحذف فترات زمنية طويلة فمن قيامه من قبره ليقفز مباشرة إلى أرض المحشر مختزلا عدة مراحل وأحداث، ليدخل القارئ في دوامة البحث عن المحذوف ويشد ذهنه للتفكير في ماهيتها، في مقابل سعي السارد إلى الوصول إلى مبتغاه بسرعة، في سياق الهموم التي يحملها والخوف الذي ينتابه مما حوله.

ومع تتبع المنام نرصد حذفا آخر وهو الحدث السابع عشر مع الأعور البغدادي،في قوله: "ومشينا معه مقدار أربعة فراسخ"<sup>5</sup>، حيث كانا متجهين إلى الحوض، وهي فترة ليست بالهينة، فالمسافة المقطوعة حبلي بالأحداث والكلام الذي جرى بينهما خلال قطعهما لهاته

 $<sup>^{1}</sup>$  – يميز جنيت بين الحذف المعلن وهو الإسقاط الزمني الصريح أي المصحوب بإشارة، وبين الحذف الضمني الذي لا يكشف عن نفسه في النص، وإنما يستدل على وجوده، ويضيف شكلا ثالثا هو الحذف الافتراضي ويقترب عنده من الحذف الضمني لاستحالة تحديد موضعه في النص، (ينظر: حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي، ص 159).

<sup>2 -</sup> محد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص 94

 $<sup>^{58}</sup>$  – ينظر: نبيلة إبراهيم، فن القص في النظرية والتطبيق، ص  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 23

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصدر نفسه، ص 52

المسافة، لكن يبدو أن الكاتب سعى لاختصار الأمر وحذف تلك الأحداث بكونها هامشية، ولتلهفه إلى الوصل إلى الحوض حيث نعيم المورد.

لنكشف من خلال هاته التقنية التلاعب الذي يقوم به السارد ضمن الفترات الزمنية، من حذف لمقاطع سردية وقفزه بالأحداث إلى الأمام لاعتبارات خاصة، مع رغبة واضحة في إخفاء وتغطية عدد من الوقائع لأسباب نفسية، وهذا قصد تسريع السرد لطي الزمن واختصاره.

3.4. تقنية المشهد (Scene): وهو الحركة التي تكون فيها مدة الخطاب الزمنية متطابقة مع مدة القصة، أي موازية لها ومساوية لزمن القراءة، وعلى عكس تقنية التلخيص يميل المشهد الحواري أحيانا إلى التفاصيل، لإبطاء السرد، فحركة المشهد "تقوم أساسا على الحوار المعبر عنه لغويا والموزع إلى ردود متناوبة" أين يكون لها مهم في تطور الأحداث والكشف عن طبائع الشخصيات، إذ يتم استخدامها كثيرا لبث الحركة والتلقائية في السرد وكذلك لتقوية أثر الواقع في القصة ألى في المسرد في هذه التقنية يتراجع لصالح الحوار، من خلال تخلى السارد عن دوره واكتفائه بتنظيم الحوار.

إن نص الوهراني يفسح المجال واسعا لهذه التقنية، فنجد مشاهد حوارية متعددة بين شخصيات المنام، بداء بحوار الخادم مع عبد الواحد، ثم حواره مع شيخه العليمي، بقوله" فقلت لي: والله ما هو شيء هين علي فأهونه ولا أسامحك به، ولا أفارقك حتى أدفعك إلى كمال الدين ابن الشهرزوري ينكل بك"3، وهو مشهد يورد السارد فيه الحدث بكل تفاصيله، نلمس فيه جمود الزمن السردي، وكذلك حواره مع بن أبي الحكم حول المهذب الذي عمل فيه على إبطاء حركة زمن القراءة لتتطابق مع زمن الحدث، بقوله: "وقلتم لي: أنت مجنون تدري لمن تخاطب؟ فقلت: لا فقلتم: هذا عزرائيل...وهو الذي شفع فيه وخلصه

<sup>166</sup> صس بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص 166

<sup>27</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{3}$ 

من العذاب المقيم، فقلت لكم: من أين هذه المعرفة والمحبة بين المهذب وعزرائيل؟ فقال لي أبو المجد بن أبي الحكم: من جهة الطب، أما علمت أن المهذب كان من خيار أعوان ملك الموت في دار الدنيا"1،مما يساعد على تتوع الحوار بين شخصيات المنام.

ويتواصل مشهد الحوار الذي دار بين السارد وابن النقاش وتنازعهما في حضرة ملك الموت بحضور شيخه العليمي، "فقلت لي: قم وارجع إلى الملك وقبل يده، وقل له: قد تركت تركت هذا المقدار لأجلك فافعل بمروءتك ما تريد، فقالت الجماعة كلها: هذا هو الصواب" ونظرا لأهمية الحدث هنا، ينقل الراوي الحدث بكافة تفاصيله دون أي حذف أو تلخيص، عندما يكمل لنا المشهد الحواري القائم، فقالت لي الجماعة "انهض على بركة الله فقمت معهم إلى الملك، وحاللت الرجل من الذي كان لي عليه، ففرح بذلك عزرائيل وقال: ما أقدر اليوم على مكافأة إلا أنى أبشرك انك تعيش في الدنيا بعد المهذب عشر سنين لكل دينار سنة، فسرت بذلك ورضيت به، وقمت وأنا له من الشاكرين "3، وهذا مقطع لا يحمل أي سرعة سردية، فالشخصيات تتحاور فيما بينها بشكل يجعل الخطاب يتمدد عبر تفاصيل دقيقة ووصف للكثير من الحيثيات.

وفي مشهد وصفي آخر يصف فيه الوهراني ذرية علي بن أبي طالب، وهو يحاور الإمام علي، بقوله: "فقلت له: يكذب والله علينا يا أمير المؤمنين، ولنا جماعة في أهل بيتك يشهدون لنا بغير ما يقول، فقال: مثل من؟ قلت: مثل الشريف قيفيفات الذي كان ضامن القيان بدمشق"4، إن هيمنة المشاهد الحوارية على نص الوهراني، كانت تصب في أغلبها ضمن المشاهد الوصفية، فعلى الرغم من قلة الأحداث، فقد حلت هذه المشاهد مقامها، على حساب سرعة الزمن السردي وإيقافه، لما تتميز به من وظائف مختلفة.

<sup>40</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>41</sup> – المصدر نفسه، ص  $^2$ 

<sup>41</sup> ص نفسه، ص -3

<sup>45 –</sup> ن، ص 45

### 4.4. تقنية الوقفة الوصفية (pause pour description):

تعمل هذه الحركة على تعطيل زمن السرد وتعليق سيرورة القصة لفترة ما، إذ هي "تقنية سردية تقوم على الابطاء المفرط في عرض الأحداث لدرجة يبدو معها وكأن السارد توقف عن التنامي، مفسحا المجال لتقديم الكثير من التفاصيل الجزئية"، وتتشارك تقنية الوقفة مع حركة المشهد في "الاشتغال على حساب الزمن الذي تستغرقه الأحداث"<sup>2</sup>، رغم اختلافها في الأهداف والوظائف.

ويميز جنيت بين نوعين من الوقفات الوصفية، "الوقفة التي ترتبط بلحظة معينة من القصة حيث يكون الوصف توقفا أمام شيء أو عرض يتوافق مع توقف تأملي للبطل نفسه، وبين الوقفة الوصفية الخارجة عن زمن القصة"3، إذ يعتبر الوصف وسيلة وليس هدفا في حد ذاته، يؤتى به لتقديم الإضافة وتقوية السرد.

ويقدم الوهراني خلال منامه مقاطع وصفية مفتوحة تقوم بوظيفة تتابعية لخط الزمن كمحور للسرد، حيث يستخدم الوقفات لوصف شخصياته، ويقف مدة من الزمن لتبيان ملامحها، فنجده يصف حالة خروجه من القبر ووصوله لأرض المحشر، وهو في أسوء حال "وقد ألجمني العرق وأخذ مني التعب والفرق، وأنا من الخوف على أسوء حال، وقد انساني جميع ما أقاسيه عظيم ما أعانيه من شدة الأهوال، هذا هو اليوم العبوس القمطرير، وأنا خوار الطباع لا صبر لي على معاينة هذه الدواهي، وكنت أشتهي على الله...رغيفا عقيبيا وزبدية طباهجة ناشفة وجبن سناري ونعارة نبيذ صيداني" 4، إننا نعثر في هذا النص الوصفي، على أبرز مقومات الوقفة الوصفية، فهو يقوم على صيغ وأفعال

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد العالى بوطيب، مستويات دراسة النص الروائى، مقاربة نظرية، مطبعة المنية، دمشق، ط1، 1999،  $^{-1}$ 

<sup>175</sup> صن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء –الزمن –الشخصية)، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه، ص 175

<sup>4 -</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 24

تؤشر على حالة خوفه وقلقه، وسوء حاله، فأهوال يوم الحشر وما يتصف به، فهو يوم عبوس قمطرير، مع ضعف البطل (الخادم)في عدم الصبر على مثل هاته الشدائد.

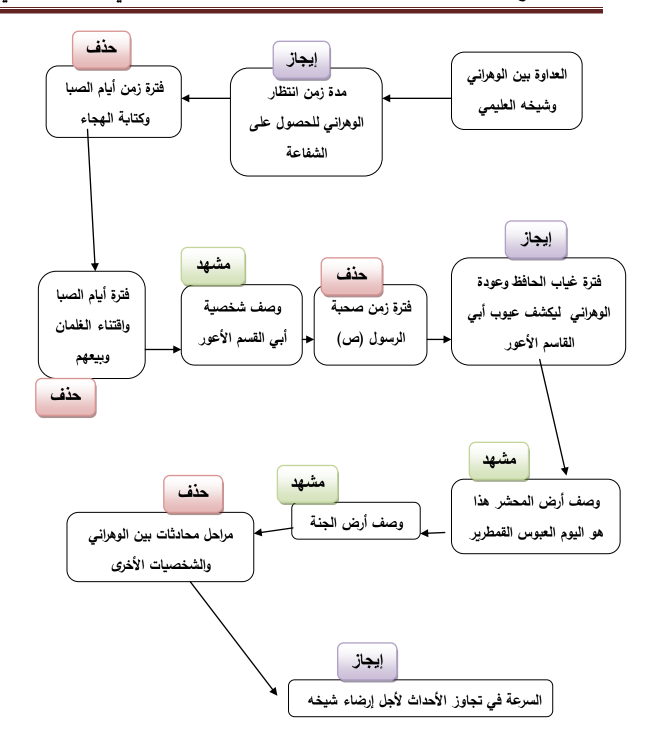
وفي خضم ما يقاسيه، فتح نافذة أخرى تشمل على طمعه في كرم الله، بأن يمنحه مع دواهي هذا اليوم العصيب، رغيف خبز، وصفه بأعظم الصفات وكأنه يشتهي طبق أكل، يذهب عنه شدة جوعه وعطشه، وينسيه جلل الموقف.

ويواصل السارد وصفه لعدد من شخصياته كما هو الحال مع مالك خازن النار، بقوله: "أما ترى مالك خازن النار قد خرج من النار مبحلق العينين في يده اليمنى مصطبحة، وفي وفي يده الأخرى سلسلة المذكورة في القرآن، وهو يدور في الموقف"، وهو مقطع وصفي يتجسد فيه القلق الدائم للسارد الذي يبرز وصفا لمالك خازن النار، فإذا كانت هاته أوصافه، فكيف بحال جهنم، فلا شك أن الموقف أكبر من يتصور، إن تحرك الآلة الوصفية لتكتسح مجال الخطاب، تجعل من السرد يركن إلى الانتظار إلى غاية فراغ الوصف من تأدية دوره المنوط به.

ومنه، فإن الوقفات الوصفية، فضلا عن كونها حركة زمنية فيها ارتداد وفيها استرجاع واستغلال لفسحة الزمن المتداخل<sup>2</sup> بالماضي والحاضر والمستقبل، تكشف لنا عن الثقافة التي يتمتع بها الكاتب، كشخصية أديب مؤلف، يعلو بتعبيره على الحدث.

 $^{227}$  ناهضة ستار ، بنية السرد في القصص الصوفي، المكونات والوظائف والتقنيات (دراسة)، ص $^{227}$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص



الشكل07: (نموذج) يكشف عن توزع عناصر الحركات السردية ضمن خطاب الوهراني1

 $^{1}$  – هذا المخطط مستنبط من مخطط وضعه الباحث وقمنا بتعديله (ينظر: سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص 144)

#### ثانيا. المكان:

يُعد المكان أحد البنى الأساسية التي يرتكز عليها الحدث السردي، فهو عنصر لا يقل أهمية عن الزمن وبقية عناصر السرد، أين يدخل في "علاقات متعددة مع المكونات الحكائية الحكائية الأخرى للسرد كالشخصيات والأحداث والرؤيات السردية "أ، فالمكان بمختلف أنواعه عبارة عن "أشكال من الواقع انتقلت إلى الرواية وصارت عنصرا من عناصرها " $^2$ ، مشكلا بذلك مكونا محوريا في بنية السرد، فلا يمكن تصور حكاية بدون مكان، ولا وجود لأحداث خارج المكان، ذلك أن كل حدث يأخذ وجوده في مكان محدد  $^3$ ، كما أنه لا وجود لشخصيات دون مكان.

إنَّ المكان قد يتجاوز الدلالة الجغرافية للأشياء الملموسة؛ إلى أفق جمالية وفنية غير محدودة كما يحدث في الحلم والرؤية.

فالدراسات النقدية الحديثة عبر تحليلات السرد الأدبي لم تهتم بأي نظرية للمكان، في حين كان تركيزها يختص بمنطق الأحداث ووظائف الشخصيات، فالاهتمام البحثي المتعلق بالمكان يكاد يكون هامشيا، "فلا وجود لنظرية مشكلة في فضائية حكائية، ولكن هناك فقط مسار للبحث مرسوم بدقة، كما توجد مسارات أخرى على هيئة نقط متقطعة "4" كما يقول هنري متران والتي يعتبرها مجرد تراكمات تساعد على بناء تصور متكامل، غير أن الرواية الحديثة انتقلت إلى مجال آخر "جعلت من المكان عنصرا حكائيا بالمعنى الدقيق، فقد أصبح الفضاء الروائي مكونا أساسيا في الآلة الحكائية "5 كما عند بلزاك، فهو في كثير من الأعمال عنصرا هاما يربط أجزاء الرواية ببعضها البعض.

 $<sup>^{26}</sup>$  حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^2</sup>$  – كوثر عبد السلام البحيري، أثر الأدب الفرنسي على القصة العربية، الهيئة المصرية العامة للكتاب،  $^2$  0 ص

<sup>3 -</sup> ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي تقنيات ومفاهيم، ص 99

 $<sup>^{4}</sup>$  حميد لحمداني، بنية النص السردي، من منظور النقد الأدبي، ص  $^{4}$ 

<sup>5 -</sup> حسن بحراوي، المرجع السابق، ص 27

إنَّ حُضور المكان من خلال تطور الأحداث ليس بتلك الصورة البسيطة التي عرف بها من قبل، بل هو "معنى دلالي وجمالي يؤسس للتجربة الإبداعية التي تطمح إلى تقديم عمل سردي يحقق مقصدية المؤلف الذي يلجأ إلى افتراض أمكنة غالبا ما تكون خيالية أو اسطورية لا تمت إلى الواقع" بصلة، كما في حالة منام الوهراني؛ الذي يكشف من خلاله عن الحالة النفسية واللاشعورية للسارد، وتوظيفه لأمكنة متعدد خارج وداخل المنام خاصة تلك المتعلقة بيوم القيامة.

وبدون شك فإن المكان السردي يتفاعل مع الأحداث؛ في ارتباط وثيق بالوقائع الحقيقية والمتخيلة، إذ إنَّ طبيعة السرد هي من تجعل الأمكنة فضاءً يزخر بحركية واسعة، كالطرقات والبيوت والأراضي والشوارع وغيرها، أو تلك التي تنتج ضمن سياق العبارات الدالة عن الفضاء.

إنَّ المجال الواسع لمفهوم المكان الروائي بما يحمله من دلالات عميقة وأبعاد متخيلة، أدى ببعض النقاد إلى محاولة إيجاد مصطلح مناسب لعنصر المكان من منظور جديد، فأطلقوا اسم الفضاء عليه كمعادل للمكان، إذ يُفهم من "الفضاء في هذا التصور على أنه الحيز المكاني في الرواية أو الحكي عامة "2، ويطلق عليه من جهة أخرى الفضاء الجغرافي.

فالأماكن المتفرقة المترددة خلال مسار الحكاية هي عناصر مكونة للفضاء الذي هو كل هذه الأشياء، في كونه يحيط بمجموع الحكي، مؤطرا للأحداث، إنه موجود بالضرورة أثناء جريان الوقائع، كما يقول حميد لحمداني.

وفي غياب تمييز دقيق بين الفضاء والمكان، رغم أهمية ذلك، فإن مصطلح المكان والمكانية "متعدد المفاهيم في الممارسة النقدية إضاءةً لمنظورات استخدامه من المكان أو

<sup>1 -</sup> خليفي سعيد، البنية السردية في رواية مرايا متشظية، مذكرة ماجستير، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، موسم 2005/2004، ص 92

 $<sup>^{2}</sup>$  حميد لحمداني، بنية النص السردي، من منظور النقد الأدبي، ص  $^{2}$ 

بناء المكان ثم الفضاء (الحيز)، وغالبا ما تتداخل هذه المفاهيم في الرؤية النقدية، لقضايا المكان<sup>1</sup>، وقد تطور متأثرا بعلم السرد مثلما يذكر الباحث عبد الله أبو هيف، انطلاقا من إنجازات غريماس حول مصطلح الفضاء في الانفتاح أو الحيز في التحديد والشمولية وكافة وكافة التداعيات النصية.

فالفضاء الروائي هو "الحيز الزمكاني الذي تتمظهر فيه الشخصيات والأشياء متلبسة بالأحداث تبعا لعوامل عدة تتصل بالرؤية وبنوعية الجنس الأدبي ونفسية الكاتب" ليذهب حميد لحمداني إلى التمييز ولو نسبيا بين الفضاء والمكان، معتبرا "المكان يمكن أن يكون فقط متعلقا بمجال جزئي من مجالات الفضاء الروائي "3، في حين أن الفضاء يتميز بالشمولية ويَلُفُ جميع الأحداث الروائية، فهو في السرد أوسع وأشمل من معنى المكان.

وبعيدا عن إسهامات النُقاد، فقد "ظل الفضاء مجالا مفتوحا للاجتهاد وللتصورات المتعددة التي لم تصل إلى حد بلورة نظرية عامة"<sup>4</sup>، تتناول المكان أو الفضاء كبنية من بنيات النص الثابتة.

ونظرا لوجود أنواع محددة من الأمكنة والفضاءات في الأعمال الحكائية، وعلاقة الكتّاب مع الأمكنة، فقد تنوعت محاولات رصد مختلف التقابلات بين الفضاءات، وتعددت إلى درجة صار من الصعب حصرها<sup>5</sup>، فهنري متران ينفي وجود نظرية في الفضاء السردي لصعوبة تحليله، كما أسفلنا سابقا، ويعبر عن وجود مسارات للبحث مرسومة بدقة فقط، في حين يذهب عبد المالك مرتاض إلى القول بأن مصطلح الحيز<sup>6</sup> هو الأنسب للاستعمال مستفيدا

البحوث عبد الله أبو هيف، جماليات المكان في النقد الأدبي العربي المعاصر، مجلة جامعة تشرين للدراسات والبحوث العلمية، مج 27، ع1، 2005، ص 131

<sup>125</sup> صبد الله أبو هيف، المرجع نفسه، ص -2

<sup>63</sup> صميد لحمداني، بنية النص السردي، من منظور النقد الأدبى، ص $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> سعيد يقطين، قال الراوي البنيات الحكائية في السيرة الشعبية، المركز الثقافي العربي، ط1، 1997، ص 238

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – ينظر: المرجع نفسه، ص 238

<sup>6 -</sup> عبد الله أبو هيف، المرجع السابق، ص 127

في تحليله من إنجازات علم السرد عند جنيت، حيث أثار "فكرة الحيز في نقده التطبيقي لأول مرة بمثل هذا العمق والشمولية، حين بدأ تحليله بالقول بأن حكايات ألف ليلة وليلة لأول مرة بمثل هذا العمق والشمولية، حين بدأ تحليله بالقول بأن حكايات ألف ليلة وليلة أزخر الآثار الإنسانية بالتنوع في الحيز، والتنوع في الفضاء، والغرابة في المكان، ولعل مفهوم الحيز عنده مماثل لمفهوم الفضاء، وإن وجد في الحيز تحديده لفضاءات النص المكانية "أ، فهو يَشمل كل حركة تحدث للشخصية المتحركة عبر الأعمال السردية، أما محجد بنيس فيستخلص أن "المكان منفصل عن الفضاء، وأنه السبب في وضع الفضاء، ذلك أن الفضاء بحاجة على الدوام للمكان "2، بكونه عالما بلا حدود ممتدا عبر جميع الاتجاهات.

# 1. أنواع الأمكنة:

لا شك أن المكان يضمن بناء النص السردي، انطلاقا من علاقاته التي ينسجها مع مكوناته، فهو "وعاء للحدث وللشخصية إذ يُظهر مظاهر الحياة التي تعيشها الشخصيات كما يحوي الأحداث التي تنمو مسيرتها ضمن إطار محدد"3، وهو ما يضفي أهمية ضمن فضاء الكتابة عموما والرواية خصوصا، ذلك أن المكان كما يقول غاستون باشلار "لا ينقل صورا مرسومة كالكلمات بل أن المكان ما كان مؤثرا في مخيلتنا وأحاسيسنا"4، وما يعكسه من ارتباط بالإنسان وسعة خياله، الذي يشتغل عليه النص الروائي، وعطفا على ذلك؛ ما هي الأمكنة التي يحويها الفضاء المكاني للسرد؟

يُقسم البنيويون المكان إلى قسمين، هما: المكان الطبيعي، والمكان السردي.

<sup>\*</sup> كتاب لعبد المالك مرتاض بعنوان ألف ليلة وليلة، تحليل سيميائي تفكيكي لحكاية حمَّال بغداد، صدر 1993 بالجزائر

<sup>127</sup> عبد الله أبو هيف، جماليات المكان في النقد الأدبى العربي المعاصر، ص  $^{-1}$ 

<sup>5</sup> ص غداد عبد الرحمن، تشكيلات المكان الحكائي في مقامات الوهراني، ص  $^{2}$ 

<sup>11</sup> ص المرجع نفسه، ص -3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> – نفسه، ص 12

فالمكان الطبيعي يقصد به المكان الحقيقي في الواقع وهو مكان خارج النص السردي، ونجد له عدة تسميات كالمكان الموضوعي والواقعي والخارجي، وكلها تشير إلى المعنى نفسه، ومع ذلك نجد بعض الروائيين يلجؤون إلى تسمية الأمكنة في بعض أعمالهم بأسماء بأسماء حقيقية، تدل في الواقع الخارجي على أمكنة معروفة معتمدين على أساليب الحذف والتغيير والذوق والإضافة أ، وهذه المفاهيم المكانية مثل (أعلى، أسفل، متصل، داخل، خارج...)، في حين يدل المكان الروائي على مفهوم محدد هو المكان المتخيل، وهو مكان مكان لفظي "تصنعه اللغة بناء على أغراض التخيل وحاجاته في الرواية "2، وهو المفهوم الأبرز في أدبية المكان.

ويذهب محجد بوعزة إلى القول بأن المكان الروائي بالمقارنة بالمكان الواقعي - إضافة إلى أبعاده المكانية - يتميز بكونه:

فضاءً لفظياً لا يوجد إلا من خلال اللغة، فهو فضاء لفظي بامتياز، ويختلف عن الفضاءات الأخرى الخاصة بالسينما والمسرح أي عن كل الأماكن التي ندركها بالبصر أو السمع، إنه فضاء لا يوجد سوى من خلال الكلمات المطبوعة في الكتاب<sup>3</sup>، فهو يتشكل كموضوع للفكر الذي يخلقه الروائي بجميع أجزائه.

إلى جانب الفضاء الثقافي ويتشكل من الكلمات أساسا، بمعنى أنه يتضمن كل التصورات والقيم والمشاعر التي تستطيع اللغة التعبير عنها، وفضاء متخيل يتشكل داخل عالم حكائي في قصة متخيلة تتضمن أحداثا وشخصيات، يكتسب معناه ورمزيته من العلاقات الدلالية

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: دحو مامة، بناء الزمن والمكان في الرواية العربية، مجلة الأداب والعلوم الإنسانية، سيدي بلعباس، ع  $^{1}$ 0، ص  $^{1}$ 15، ص  $^{1}$ 2013، ص

<sup>16</sup> – المرجع نفسه، ص  $^2$ 

<sup>99 –</sup> ينظر : محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص $^{3}$ 

التي تضفيها الشخصيات عليه<sup>1</sup>، فما يهم في السرد هو الجانب الحكائي التخيلي للفضاء، أي الدور الحكائي النصبي الذي يقوم به داخل السرد.

أما حميد لحمداني، فيتخذ الفضاء عنده أربعة أشكال هي: الفضاء الجغرافي وهو مقابل لمفهوم المكان، ويتولد عن طريق الحكي ذاته، إنه الفضاء الذي يتحرك فيه الأبطال، النص وهو فضاء مكاني أيضا، غير أنه متعلق فقط بالمكان الذي تشغله الكتابة الروائية الحكائية باعتبارها أحرفا طباعية على مساحة الورق للنص المطبوع، إضافة إلى الفضاء الدلالي والفضاء كمنظور 2، حيث يعتبر أن هذين المفهومين لهما علاقة بمباحث أخرى، واتخذا تسمية الفضاء دون أن يدلا على مساحة مكانية محددة، إذ يمكن إرجاع مبحث الفضاء الدلالي إلى موضوع الصورة في الحكي، والمبحث الرابع الفضاء كمنظور إلى موضوع زاوية النظر عند الراوي حسبه،

### 2. المكان وعلاقته بالمضمون السردي:

يعد المكان، الفضاء الذي تدور فيه أحداث السرد، والمساحة التي تتحرك ضمن زواياها الشخصيات، ذلك أن المكان ضمن الإطار السردي يختلف عن المكان في الواقع، الذي يمكن أن يكون مركزا للعمل السردي بمفهوم أشمل، فاتجاهات الكتابة السردية تحدد دائما طبيعة التعامل مع التقنيات السردية.

فالمكان يستمد أهميته داخل السرد، انطلاقا من الدور الذي يقوم به، فهو أبرز الضروريات في الخطاب السردي، وقد رأى خالد حسين في "استراتيجية المكان وأهميته في فضاء الكتابة الأدبية عموما والكتابة الروائية خصوصا، ضمانة التماسك البنيوي للنص الروائي من حيث جملة العلائق النصية التي تنسجها مع قوى النص: زمن،

64 صميد لحمداني، بنية النص السردي، من منظور النقد الأدبي، ص

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص $^{1}$ 

شخصية، رؤية"<sup>1</sup>، فهو مكون جوهري لا يقل أهمية عن الزمن، وله دوره المهم في الحفاظ على تماسك وانسجام النص السردى.

# 3. تجليات المكان في منام الوهراني:

إن أهمية دراسة تشكيلات المكان في منامات الوهراني، تتعزز من كونه فضاءً تتضافر فيه الشخصيات، والأحداث لتقدم لنا تصويرا دقيقا وواقعيا لمختلف الأوضاع المحيطة بواقع الوهراني اجتماعيا وثقافيا وجغرافيا، وعلى امتداد رقعة المنام تتراءى لنا طبيعة المكان؛ الذي جعل منه الكاتب أرضية خصبة لبناء نصه.

تتعدد الأمكنة في نص الوهراني نتيجة تعدد الأحداث؛ التي تزخر بمجموعة من الشخصيات المتعاقبة على بناء النص، أين تظهر الأمكنة عنده لا حدود لها، ولا تحيل إلى مرجع ثابت، حيث تتناوب بشكل عشوائي بين الواقع والخيال؛ إذ يسعى الوهراني من خلال ذلك إلى تجاوز العالم الواقعي إلى العالم الآخر؛ الذي يتخذه مسرحا مفتوحا لبناء أحداث منامه، فطبيعة المنام "تتميز باللاًمنطق وعدم الاستقرار والوضوح، وبالتحول المفاجئ، وتعمل على إضفاء الغرابة على الشخصيات مما ينتج عنها تشابك في خطية الأحداث "2، وما تمنحه من صخب لممارسة الفعل التخيلي.

لا شك، أن السارد يمكن أن يغير منحى عوالم نصه السردي انطلاق من الشكل البسيط إلى "أشكال جد معقدة ومتنوعة تحقق الاختلاف عن الفضاء المألوف، والمتعارف عليه بخلق تعددية في جغرافيا الأشياء والكيانات"<sup>3</sup>، فالوهراني ينتقل من العالم الواقعي إلى فضاء عالم غيبي متخيل، مقدما لنا ثنائية الأماكن والتي تنتج ما بين الفضاء الدنيوي الواقعي والفضاء الآخروي المتخيل، أين نشهد توزع المكان فيه بشكل منفتح ومنغلق، تكشفه لنا ثنائية متضادة

<sup>133</sup> صبد الله أبو هيف، جماليات المكان في النقد الأدبى العربي المعاصر، ص $^{-1}$ 

<sup>127</sup> سعدلى سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص  $^{2}$ 

<sup>83</sup> ص نامات الوهراني، ص الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص  $^{3}$ 

يطلق عليها محمد بوعزة "التقاطبات المكانية " $^1$  وهي التي تصنف الأمكنة وتبحث في دلالاتها في شكل ثنائيات ضدية.

فمنام الوهراني يجمع بين الواقع والخيال، وهو ما يلمسه القارئ من خلال الصور التي يجدها داخل نصه، فالغرفة والسرير والقبر أماكن واقعية، في مقابل المحشر، وجبل ومشاهد يوم القيامة في الجنة والنار، حيث "لا يعمد السارد إلى وصف هذه الأماكن لاعتماده على القارئ في تشكيل مكونات المكان الذي هو يوم القيامة"<sup>2</sup>، وهي أماكن متخيلة، يجتهد المتلقى في تصورها، انطلاقا من ثقافته ومرجعياته.

وتأسيسا على ما سبق ذكره، فقد "جسد المنام في موضوعه العام الصراع القائم بين الذات والواقع، فرحلة البحث عن معادل موضوعي، لم تكن إلا رحلة بحث عن الذات، والهروب عن الواقع المزري الذي يتعارض مع أفكار وأحلام الشخصية، وقد تجلّى هذا التعارض في ثنائية البنية المكانية للمنام"<sup>3</sup>، فالتعارض الكامل بين الأمكنة التي تحتل المنام؛ تفضي إلى عالم مليء بالغرابة والدهشة والإثارة التي تتشكل ضمن الأحداث.

لنخلص إلى أن المكان عند الوهراني يدخل ضمن عوالم واقعية خارج المنام، وأخرى متخيلة داخل المنام، متشبعة بالدلالة والإيحاء، يمكن أن نقسمها على الشكل التالى:

أولا: أماكن واقعية (خارج المنام): (الغرفة، الجداول والمروج، العراق، دمشق، أرض قوص، القبر).

لاريب أن الوهراني وقبل انتقاله إلى عالم الآخرة، لمعالجة ظواهر بعينها؛ وانفصاله عن واقعيته، عبر الحلم، عايش جملة من العوائق التي كانت بمثابة مقدمات لانتقاله إلى فضاء يوم المحشر، هذا المتخيل الذي هو "بمنزلة خطاب مستور وملتو يضمن السلامة

<sup>101</sup> محد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص  $^{-1}$ 

<sup>128</sup> سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص $^{2}$ 

<sup>128</sup> – المرجع نفسه، ص  $^3$ 

من أي اضطهاد"<sup>1</sup>، فالأماكن التي أفرزها السرد، تتجلى في موقفين هما: استهلال الوهراني وخاتمة نصه.

#### 1. الغرفة:

نستشف من خلال حركة الراوي داخل نص المنام، وانطلاقا من حالة الخوف التي تملكت الخادم حتى امتنع عنه النوم إلى وقت متأخر من الليل، أنه كان ضمن حيز مكاني محدد وهو "غرفته" التي يعيش فيها، وما يحيلنا إلى ذلك وجود قرائن؛ تعطي الانطباع بأن الوهراني يعيش ضمن حيز حيث سريره، وحالة النوم التي تغلب عليه، فمن خلال قوله: "ولقد فكر الخادم ليلة وصول كتابه إليه في سوء رأيه فيه، وشدة حقده عليه بقي طول ليلته متعجبا...وامتنع عليه النوم لأجل هذا إلى هزيع من الليل" ، يتأكد لنا ذلك، فوصول كتاب الشيخ العليمي لخادمه الوهراني، واطلاع الخادم عليه كان داخل الغرفة، وتغير حاله من حالة الهدوء والتفاؤل إلى حالة الكآبة والقلق والتشاؤم من تهديد ووعيد شيخه، يظهر لنا خصوصية المكان (الغرفة) المحصور والضيق، وما يشعر به الخادم ضمن أفق ضيق حال بينه وبين راحته، ليطلق العنان للأرق والهواجس التي منعت عليه النوم.

فالغرفة رغم ما تجسده من استقرار؛ فسحت المجال لخيال الوهراني "الذي يعتبر فعل متميز بين تفسير واقعي وغير واقعي للأحداث التي تتضمنها" ، ففضاء الغرفة المغلق والمضمر لكون الراوي لم يصرح به، كان انطلاقا لدخوله عالم المنام، من خلال تأطير حكيه بمقابل له وهو السرير المعبر عن الغرفة، ويتجلى ذلك في خاتمته التي أوردها بقوله: "صاح

<sup>232</sup> محمد زبوش، تقنيات الراوي السردية عند الوهراني، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص-2

 $<sup>^{67}</sup>$  تزفيتان تودروف، مدخل إلى الأدب العجائبي، تر: الصديق بوعلام، دار الكلام، الرياط، ط1، 1993، ص

بنا صبيحة عظيمة هائلة أخرجتني من جميع ما كنت فيه فوقعت من على سريري فانتهيت من نومى خائفا مذعورا $^{1}$ ، وما تحمله من ألفاظ دالة على فضاء المكان الدنيوي.

## 2. الجداول والمروج /دمشق والعراق /القبر:

يواصل الوهراني تقديم أماكنه؛ كفضاءات خارجية متنوعة تشكل تقاطبات ثنائية  $^{2}$ تتسم بالانفتا $^{2}$ ، كالجداول والمروج ودمشق والعراق، فها هو يذكر حاله مع الجداول والمروج، كأماكن مفتوحة ترمز للتحرر والراحة والشعور بالسعادة والانعتاق من المعاناة، تمده به من طمأنينة ومتنفس، فيقول: 'كان قد ربى في السروج، ونشأ بين الجداول والمروج، يتردد من حصن اللبوة، إلى بساتين الربوة، يرتاض في عين سردا، إلى وادي بردى، ويصطبح في سوق آبل، ويغتبق في كروم المزابل، ويقيل في عين جور، ويصطاد في الساجور، وفي هذه المواطن كما علمت رائعة الجنان، ورائحة الجنان"<sup>3</sup>، ثم يصف انتقاله إلى حال مغايرة مما كان فيه، حيث رمى به الدهر إلى غير ما يشتهى، "فرماه الدهر بالحظ المنقوص وطرحه إلى أرباض مدينة قوص، يتقلى في حر السعير"4، فحظه السيء قاده إلى مدينة قوص (إقليم بصعيد مصر)، حيث المعاناة وصعوبة العيش فيها. في مقابل ذلك، يتذكر الراوي العراق ودمشق، وهي أمكنة تعبر عن الغربة واليأس والهزيمة، حيث يصف حاله وذكرياته فيهما بكونهما فضاءات للتشرد والقهر والمعاناة، فهي بالنسبة له أماكن مغلقة تعج بالخيبة وعدم الاستقرار، تثير ضجره ونفسيته، بقوله: "ولم يخرجه من صدره ضجر القعود بدمشق، ولا البطالة فيها مع الزمان، ولا طول الشقة وبعد المشقة إلى العراق، ولا مكابدة الجمالين والحمالين في الطريق، ولا مكابدة قذارة المساكن والمسالك

ببغداد، ولا ظلمة الدخان والخان في طرفي النهار، ولا وخم غبارها وآبارها في الأصايل، ولا

 $<sup>^{-1}</sup>$ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>101</sup> سنظر: محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، ص $^{2}$ 

<sup>19</sup> بن محرز الوهراني، المصدر السابق، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه، ص19

عيون المها وسوالف الآرام في درب دينار "1"، فالراوي هنا وعلى عكس ما وصف به الجداول والمروج، يعتبر العراق ودمشق مدينتين مغلقتين، تحملان كل معاني الضجر والمعاناة وصعوبة الحياة.

اتخذ الوهراني "الحلم" وسيلة للانتقال إلى العالم الآخر، مستعينا في ذلك بفضاء محسوس مغلق وهو "القبر" الذي نجده يقف بين عالمين، فهو حقيقة في عالم الدنيا، ومن جهة أخرى يقع في عالم غيبي لا نستطيع إدراكه "فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت إلى أرض المحشر "2، فالراوي استعان بالقبر كمدخل لعالم يوم الحشر، جاعلا منه عتبة لتغيير مكان واقعى إلى مكان آخر غير محدد.

ثانيا: أماكن متخيلة (داخل المنام): أرض المحشر، الجنة، النار، يوم القيامة.

ينتقل الوهراني من العالم الواقعي إلى عالم يوم القيامة عبر القبر، الذي يجعل منه نقطة عبور إلى يوم المحشر، وهذا من منطلق مرجعية الثقافة الدينية التي يحملها الوهراني، مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ (سورة الكهف، الآية 47)، فالمسلم يدرك بعقيدته ويقينه أن البعث بعد الموت لا ريب فيه، وأن القيامة آتية وأن الحساب والجزاء قائم لا محالة، فإما إلى جنة أو نار.

### 1. أرض المحشر:

يضطلع الراوي بصناعة إطار عام لنصه السردي ليؤطر من خلاله الأحداث بصفة خارجية، وهذا الإطار هو أرض المحشر التي ينتقل إليها مباشرة لدى خروجه من القبر "فخرجت من قبري أيمم الداعي إلى أن بلغت إلى أرض المحشر "3، إن الراوي هنا يجعل من فضاء يوم الحشر مركزا رئيسا لجملة من الأحداث، ينطوي على عدد من المشاهد المخيفة

 $<sup>^{-1}</sup>$ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص-2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>– نفسه، ص ص23–24

والمكثفة، أين تشكل حركة تؤدي إلى ظهور أمكنة أخرى، تجعل من فضاء أرض المحشر، مكانا أوسع يحوي جميع الأمكنة التي يُمسرح لها الراوي.

إن تضمين المنام خروج الراوي من القبر إلى عالم أرض الحشر، ووصفه لهذا اليوم الجمه العرق، وأخذ منه التعب والفرق، والخوف الشديد  $^1$ ، يُظهر لنا الحالة النفسية التي تجعله في معاناة شديدة مع هول الموقف "هذا هو اليوم العبوس القمطرير  $^2$ ، ثم ما يلبث أن ينتقل للاعتراف بضعفه في وصف آخر "وأنا رجل ضعيف النفس خوار الطباع ولا صبر لي على معاينة هذه الدواهي  $^3$ ، إذ يقدم نفسه هنا على أنه قليل الصبر ولا طاقة له على الاحتمال.

غير أنَّ الراوي يقع في تناقض من خلال وصفه للمشاهد، فمن حالة الخوف والمشقة والتعب والمعاناة، ينتقل إلى حالة اشتهاء الطعام ومنادمة الرفاق "كنت أشتهي على الله الكريم في هذه الساعة (في هذا المكان) رغيفا عقيبيا...والحافظ العليمي ينادمني" في وكأنه غير معني بأحداث يوم القيامة، ضمن هذا المكان الذي صنعته مخيلته ليحقق فيه الأكل والراحة، بعيدا عن حالة الدهشة والفوضى، وهو هنا يهدم تصورنا المألوف حول يوم المحشر المفزع، والمخيف جاعلا منه مكانا للطمأنينة وحتى منادمة الخلان والأصدقاء، لتحقيق ما تصبو إليه نفسه.

إن تشخيص المكان في العمل السردي يجعل من أحداثها أشياء محتملة الوقوع؛ بمعنى يُوهم بواقعيتها، بالنسبة للقارئ والطبيعي فأي حدث لا يمكن أن يتصور وقوعه إلا ضمن

 $<sup>^{-1}</sup>$ ينظر: بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص 23  $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص -2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص 23

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>– ن، ص 23

إطار مكاني، لذلك فالراوي في حاجة دائما إلى التأطير المكاني<sup>1</sup>، الذي يساير رغباته ويتفاعل مع خياله السردي وما يطمح إليه.

تُظهر المقاطع سالفة الذكر، إكثار الوهراني من الوصف بغرض انبثاق أحداث وأماكن أخرى أكثر انفعالا وحركة، فالوصف المجسد من طرف الراوي يبدو محررا من المعلومات التي يملكها القارئ عن يوم الحشر، فالراوي يعمد إلى قلب الأمكنة، للوصول إلى دلالات تكشف عن خرق للبنية والفضاء المكاني<sup>2</sup>، فهو يصف أماكن جديدة فرعية؛ تنبثق عن أرض المحشر كجبل الأعراف والميزان والصراط والسماء والأرض، أين ينقل لنا مشاهد هذه الأمكنة، كسارد مشارك، يوظفها الراوي كأماكن صغرى بقصد الترغيب تارة والترغيب تارة أخرى.

"أما ترى الميزان يرتعد بما فيه مثل المحموم إذا أخذه النافض البلغمي يوم البحران؟ أما ترى الصراط يرقص بمن عليه؟ رقص القلوص براكب مستعجل""<sup>3</sup>، فالوهراني يمر بهذه الأماكن التي يصفها بصورة مخيفة، ليعرف شيخه العليمي بحقيقة وقعها وشدتها، وكأنه يبحث عن الانتقام من شيخه بتهيئة له أجواء مشحونة ضمن فضاء محبط ومخيف، تزيد من قهره وإحباطه النفسي.

# 2. الجنة والنار:

تشكل الجنة والنار ثنائية ضدية في منام الوهراني، فالجنة فضاء مكاني مفتوح يقابل النار كفضاء مغلق.

إن ما يرسمه أفق الجنة من صورة مشوقة، لرفع حيرة المتلقي من أجل تقبل كل ما يدور في الجنة؛ وكأنها ماثلة أمامه في واقعه الدنيوي<sup>4</sup>، أين يعمد الرَّاوي على إظهارها مكانا للراحة

<sup>-1</sup> ينظر: مناع مربم، بنية السرد في منامات ومقامات الوهراني، ص-1

<sup>93 –</sup> ينظر: بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{-3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: فاطمة الزهراء عطية، العجائبية وتشكلها السردي، ص 289

والطمأنينة والاستقرار، مبقيا على أمله في النجاة من قبضة خازن جنهم، بقوله: "قد طَيَّر هذا الجبار عُقولنا ومرت لنا معه ساعة تشِّيب الولدان، فأطلَع بنا إلى جبل الأعراف لنشرف منه على أهل الموقف ونتفرج على بساتين الفردوس، فتستريح صدورنا وترجع إلينا أرواحنا"1، فهروبه إلى جبل الأعراف والوقوف ببساتين الفردوس هو تفلت من أهوال النار، وبذلك خلق فضاء آخر أكثر راحة وأمنا وسلامة.

وفي سياق متتابع، نشهد تحول فضاء الجنة من مكان يعمه الهدوء إلى مكان يعج بالفوضى والعنف، "واضربهم بالسيف حتى تزيلهم عنها"<sup>2</sup>، حيث يحمل المكان مشاهد التسلط والقمع، وهي صفات يحفل بها الفضاء الواقعي بين البشر، ما يعطي الانطباع للشعور بخيبة الأمل فيما يطلع عليه القارئ من مشاهد تعكس ما كان يتصوره في ذهنه.

فصورة الجنة التي حاول الوهراني بناءها لم تكتسب صفة الاستقرار المطلق، مثلما يصوره القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، في أنها مكان خالد لا تغير فيها، إذ جعلها الراوي عرضة للتغيير، في قوله: "فبينما نحن في أطيب عيش وأهناه، وإذا بضجة عظيمة قد أقبلت وزعقات متتابعة وأصحابنا يهرولون، وجاء سرعان الخيل فيها محجد بن الحنفية يزار مثل الليث"3، ما يحول المكان من فضاء مريح مفعم بالاستقرار إلى فضاء آخر نقيضه يفيض عنفا.

إن فضاء الجنة قام على مفارقة من حيث عدم مطابقته لآمال الشخصيات وتوقعات القراء، حيث شكل صدمة في هذا التحول المفاجئ الذي قلب موازين الأدوار<sup>4</sup>، وجعله فضاء يتقلب بين الهدوء والراحة والعنف والفوضى وبين الخير والشر.

<sup>1-</sup> بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص ص 31-32  $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> المصدر نفسه، ص 58

<sup>-3</sup> نفسه، ص -3

<sup>4 -</sup> ينظر: سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، ص 129

من جانب آخر، تبرز النار في مقابل الجنة، حيث شكل فضاء النار المكان الذي يقيد أحلام الراوي، ويتعارض مع ذاته، "وتجعل من السرود لهذا الفضاء تمثيلات سوداوية تحيل تحيل بالضرورة لسوداوية الفعل المقترف في الدينا"<sup>1</sup>، الذي ينتج العقاب المستحق، فالنار تمثيل ضدي يفارق ما ارتسم في فضاء الجنة، "أما ترى مالك خازن جهنم قد خرج من النار النار مبحلق العينين في يده اليمنى مصطيحة، وفي يده الأخرى السلسلة المذكورة في القرآن...فبينما نحن في المحاورة، وإذا نحن بمالك خازن جهنم قد هجم علينا وقبض على أيدينا ورمى السلسة في أرقابنا، وسحبنا إلى النار فارتعنا إلى ذلك ارتياعا عظيما وقلت لك الدينا ورمى السلسة في أرقابنا، وسحبنا إلى النار فارتعنا إلى ذلك ارتياعا عظيما وقلت لك الذي خوفتك منه قد وقعنا فيه"<sup>2</sup>، فالراوي هنا يسوق لنا مشاهد مخيفة تكتنف المكان الذي يتسم بالانغلاق، ويزيد من حالة الخوف والرهبة والقلق.

وعلى ضوء ما سبق، يواصل المنام تشكل الفضاء الأخروي على حساب الفضاء الدنيوي، فالمساحة التي تتيح المشاهد كانت للآخرة لا للدنيا، ومنها قوله: "والله لتندمن على هذا الكلام فقال لي مالك: لعلك تريد أن تهجوني بشعر مثل ما رأيت في صحائفك اليوم، والله لألطمنك بالفلع حتى يبول القندلاني على ساقيه...فلما سمعنا ذلك خرسنا وأبلسنا، وعلمنا أن الناقد بصير لا يغادر صغيرة ولا كبيرة، فرجعنا حينئذ إلى الملاطفة، فتركنا بعد جهد جهيد"، فالمقطع السردي هنا يبرز الوصف القاسي للحوار الدائر بين السارد وشيخه ومالك خازن النار، فالوهراني يعيش موقفا لا يحسد عليه، يكاد يعصف بأحلامه.

لكن الموقف سرعان ما ينقلب في مشهد لافت يثير المتلقي ويخلط حساباته، فبعدما كانت النار أمام الراوي، بكونها مركزا لمعاقبة العصاة، نجده يُفلت منها، فبعدما كانت النار مصدر قهر، نلمس فيها بعض الرقة من طرف مالك جهنم<sup>4</sup>، رغم معرفة مالك تفاصيل صحائفه،

 $<sup>^{-1}</sup>$  دعد الناصر، المنامات في الموروث الحكائي العربي، ص 268

 $<sup>^{2}</sup>$ بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص  $^{2}$ 

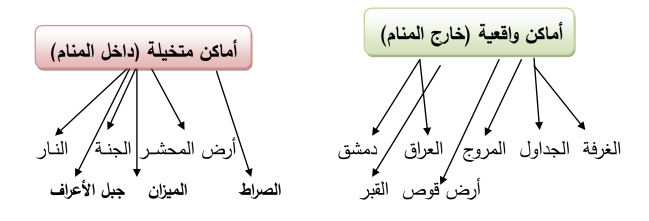
 $<sup>^{-3}</sup>$  المصدر نفسه، ص ص  $^{-3}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر: بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، ص 98

نتيجة حالة الاستعطاف التي رسمها الراوي أمامه، الذي أخلى سبيلهما بعد جهد كبير من الاستعطاف.

اتسم الفضاء المكاني في منام الوهراني بتنويع الأماكن التي وزعها بين أماكن واقعية يعيشها السارد في حياته، وأخرى غيبية "مد في فضائها، حتى كاد المتلقي ينسى تَشَكُله الابتدائي من الدنيا"، ضمن رحلة متخيّلة لعالم اليوم الآخر، والتي جعلها منها فضاءات مفتوحة تارة ومغلقة تارة أخرى.

وعبر مدلول رمزي وإيحائي مَثَّلَ الوهراني في منامه ثنائية ضدية كالجنة التي ترمز للحرية والتحرر، والنار التي ترمز للعقاب والتطهير من الذنوب، وهذا بإسناد وقوع تلك الأحداث في نطاق حيز مكاني هو الحلم، والذي يكتشف القارئ والشخصيات الفاعلة في خاتمته أن العالم الآخر مجرد عالم مُتخيل يُجسده هذيان الراوي نتيجة التعب والخوف الذي لازمه من انتقام شيخه العُليمي.



الشكل 08: مخطط لفضاء المكان في منام الوهراني 2

 $<sup>^{-1}</sup>$  دعد الناصر ، المنامات في الموروث الحكائي العربي، ص 269

<sup>-2</sup> مخطط من وضعنا حسب ما استنتجناه من بنية المكان التي وردت في منام الوهراني.



# خاتمة

يعج متن منامات الشيخ ركن الدين بن محرز الوهراني بالدلالة والأبعاد الفنية، ما يجعل منه نصا ثريا مفتوحا على القراءة والتحليل، والتي تظهر من خلالها براعة الوهراني الذي تمكن من إثارة موضوعات وقضايا بطريقته الخاصة وبأسلوب هزلي وقالب ساخر، رغم اعتبار كتاباته ضمن أدب الهامش الذي أثبت فاعليته من خلال طريقة إنتاج وطرح الوهراني.

وكشفت الدراسة عن وجود تقنيات سردية تميز بها نص الزهراني ضمن سياق هزلي ساخر، يعكس مدى تطور النص السردي العربي، حيث حاولنا من خلال هذه التقنيات الوقوف على جملة من النتائج العامة التي تمحورت ضمن فضاءات هذا النص المفعم بالحركية والإبداع، والتي منها:

- جعل من المنام فضاء لتناول بعض القيم السلوكية والأخلاق المنحرفة في عدد من طبقات المجتمع كالمتصوفة والأطباء والقضاة والعلماء، وفضحهم بأسلوبه الخاص، سعيا منه لتعرية الكثير من المفاسد التي طالت زمانه، باتخاذ المنام مطية لاختراق المحرم الاجتماعي واستغلاله للتواري من ورائه، والتّفلت من الرقابة والعقاب.
- انتهج الوهراني في منامه أسلوبا جديدا، بتميز أعماله بخصائص عديدة من حيث الرؤية والتناول وطريقة الكتابة، فعالم المنام ملىء بالغموض والسحري.
- سعى الوهراني إلى مخالفة تقنيات الإسناد المتعارف عليها في النصوص السردية التي شاعت في عصره، من خلال جعل دور السارد مندمجا مع البطل كما في حالة (الخادم)، حيث عمد الوهراني إلى تغيير تقنية ضمير السارد في النص السردي، من ضمير الغائب إلى ضمير المتكلم، وهي التقنية التي تظهر من خلالها براعة الوهراني الذي يتحول إلى شخص ثالث يحاور شيخه العُليمي باسم الخادم.

- يتنوع ظهور الراوي عند الوهراني بين معلوم يتجسد في الكاتب نفسه وبين مجهول، وهو تتوع يعكس كثرة ظهور الوهراني في النص في إطار جغرافية متعددة، ما جعل طبيعة الرواة تختلف وتتنوع.
- تمكن الكاتب في التعامل مع تقنيات الزمن ضمن عوالم قادرة على منح الذات حرية غير محدودة، أين يبحر في زمن المطلق، إلى جانب تمكن الوهراني من تنويع بنية شخصيات منامه، التي تحيل على دلالات عميقة، ذات تفاصيل مكثفة، فخلق هذه الشخوص بمثابة القرين الذاتي للوهراني ضمن إطار المتّن المنامي، والتي تتنوع ما بين حقيقية وتخييلية.
- توظیف السّارد لفظة الفضاء النّصي فرغم أن الوهراني لم یکتب تفاصیل کثّیفة عن مکان وقع الحدث الذي هو یوم القیامة مقدما تفاصیل مکثّفة عنه علی شکل قصص وعظیة ونصوص دینیة جاعلا یوم الحشر (القیامة) لنقل دلالة محددة.
- براعة الوهراني في توظيف السّخرية كأفق واستراتيجية لإبداع أشكال تعبيرية جديدة مصطبغة بالحلم، مع منحها لمساحات جديدة للقراءة والتفاعل.
- توجه الوهراني في كتاباته لمخاطبة عامة الناس بفن من صميم واقعهم اليومي، فاقتربت لغته من اللغة الشعبية فكانت أعماله أقرب إلى الأدب الشعبي الموازي، منه إلى الرسمي المألوف، معتمدا السّخرية والتهكم واستطاع من خلالها أن يحقق شهرة كبيرة بينهم، وهو الذي لم يهتم كثيرا بطريقة كتاب عصره المعتمدة على الاعتناء بالسجع والتنميق اللفظي، أين حاول التقليل من شأن كتاباتهم بأسلوب ساخر.

- إن نص الوهراني مفعم بالحيوية، يحمل بين ثناياه ثراء لغويا وفنيا، بحيث لا يمنح المتلقي أو القارئ معنى كاملا، بل يجعل منه نصا مفتوحا على مزيد من القراءة والدلالات، إنه نص يعج بالخيال، الذي شكل الدور البارز في صياغة جمالياته، لكي يلج عبرها إلى عوالم غيبية مليئة بالأحداث والمشاهد.
- استخدام الوهراني الكثير من الألفاظ العامية، لإيصال أفكاره بسرعة بين عامة الناس، كما أنه يستعمل الألفاظ النابية الخادشة للحياء، والتي يأنف من سماعها القارئ، وهو الموصوف بصاحب الخلاعة والمجون.
- استعماله للألفاظ الغريبة والتي تسلّلت إلى نص الوهراني وهي ألفاظ فارسية أجنبية مثل (كابلي عنابي، طباهجة ناجر، القلوص، الحوذان، عقيبيا مصطيجة)، في مقابل استعمال ألفاظ بسيطة ومألوفة لدى القارئ ولا تحتاج إلى عناء فهم أو الرجوع إلى معاجم اللغة، مع مبالغة الوهراني في وصف الأشياء والشخوص داخل المتن السردي، مع كثرة اقتباساته.
- مساهمة الفضاءات المكانية والشخصية الزمنية في البناء الجمالي للنص السردي، حيث غلب على الزمن –بتشكيلاته من خلال تقنيات الترتيب والمدة والتواتر والاسترجاع والاستباق والمشهد– الدور الجمالي المؤثر، فيما لعب الفضاء المكاني بتشكلاته الكلية دورا فكريا أساسيا في بناء الخطاب.
- تمظهر الشخصيات المنامية بأشكال متباينة ومتنوعة: رئيسة كانت أو مرجعية ومصاحبة فاعلة، حيث كشف المنام عن وجود شخصيات مركزية فاعلة مثل الوهراني والخادم والشيخ العليمي، فيما كان لبعض الشخصيات الثانوية حضورها الممتد على مساحات واسعة داخل البناء السردي للمنام.

وبالمختصر جسّد منام الوهراني الذي اعتبره الباحث عمر بن قينة أجود نص أدبي وفكري في النثر الجزائري، الخيال المبدع الذي يحمل القارئ لتداعيات حلمية في قيامة صغرى، عكس من خلالها معاناة حقيقية للذات في صراعها مع الواقع.



# مادعق

محمد بن محرز الوهراني أحد الأدباء الجزائريين المرموقين ممن ذاع صيتهم وعلا ذكرهم لدى أهل العلم والثقافة، لما اشتهر به من مكانة علمية وأدب غزير خاصة بالمشرق، برع في الفن النثري فابتدع فن المنامات التي نالت شهرة كبيرة، عالج العديد من الظواهر الاجتماعية في عهده في قالب من التهكم والسخرية والهزل، كان كثير التنقل والترحال بين الأمصار، اعتبره البعض عميد الكتابة في الأدب على عهد الموحدين، فهو من أهم الشخصيات والأسماء البارزة في الأدب الجزائري القديم، فمن هو ابن محرز الوهراني؟ وماهي نتاجاته ومؤلفاته؟ وكيف تناوله الكتاب والنقاد في كتاباتهم؟

### 1. الوهراني نسبه وحياته:

لم تذكر كتب الأدب والتاريخ شيئا عن تاريخ ميلاده الذي لايزال مجهولا، لكنه عاش في القرن السادس الهجري، فكان اهتمام الكُتَّاب بنسبه ومؤلفاته أكثر من اهتمامهم بمولده، يعود "نسبه لوهران الكبرى إحدى مدن الغرب الجزائري، الفقيه الحافظ المقرئ الشاعر الأديب الظريف رحل على عادة أدباء زمانه إلى المشرق، فأقام بدمشق حينا ثم انتقل إلى مصر "أبو عبد الله بن مجد بن محرز بن مجد الوهراني، عالم جزائري عاش في القرن السادس الهجري (الثاني عشر الميلادي)، ولا ندري بالضبط السنة التي ولد فيها "2 ورغم نسبه لمدينة وهران إلا أنه لا يُعرف هل هو منها بالذات أو من احدى القرى المجاورة لها، "حفظ القرآن الكريم في مسقط رأسه، أو بعضا منه، لا ندري، ودرس وتعلم العلوم والمعارف العربية والإسلامية الدينية واللغوية حتى تضلع فيها وتبرز كما يدل على ذلك انتاجه الأدبي المتنوع والعزير والبليغ" (الذي وصلنا بعضا منه.

أ – ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، تح: د. منذر الحايك، صفحات للدراسات والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 2011، ص17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - يحي بوعزيز، أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ج2، ط1، 1995، ص

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المرجع نفسه، ص 183

ورغم نبوغه العلمي وطموحه الكبير لم تتحدث المصادر التي ترجمت له عن نشاطه، في وهران مسقط رأسه، ولا عن تنقله إلى مدن وعواصم المغرب الإسلامي والأندلس للدراسة وطلب العلم كبقية العلماء، قبل تنقله إلى الشام ومصر.

أما عادل نويهض فعرفه بأنه "محمد بن محرز الوهراني ركن الدين أبو عبد الله أديب صناعته الإنشاء كان بارعا في الهزل والسخرية، نشأ بوهران ورحل إلى المشرق فمر بصقلية، دخل دمشق في عهد نور الدين محمود بن زنكي ثم زار بغداد وعاد إلى دمشق فولي خطابة جامع داريا، زار القاهرة في أيام السلطان صلاح الدين الأيوبي فلقي القاضي الفاضل وعماد الدين الأصفهاني وغيرهما، وعاد إلى داريا وتوفي فيها "1"، عاش حياته بالمشرق متنقلا بين مدنها.

هاجر الوهراني رفقة عائلته إلى صقلية، فعاش فيها فترة من الزمن مُكابداً عناء العيش بها، رغم وصوله إليها وهي في حالة الاستقرار حيث يقول في افتتاحية "المقامة الصقلية" "دخلت مدينة صقلية في الأيام المتولية فرأيتها محافل الأوصاف على طريق الإنصاف فعشقها شيطاني فأقمتها مقام أوطاني" 2، ولما ساء الحال بها وساد الصراع والتناحر بها واضطربت أحوالها، رحل الوهراني لمدينة دمشق زمن حكم السلطان نور الدين الذي عُرف عنه اهتمامه بالمغاربة لكون أغلبهم كانوا يقصدون الشام للجهاد.

والمؤكد أن الشيخ الوهراني "وصل دمشق زمن حكم السلطان نور الدين لها ما بين عام 549ه وعام 569ه وفقا لرسالة جامع دمشق، وكانت الشام وقتها محط أنظار المغاربة يقصدونها لأسباب عدة"3، وبها حصل على وظيفة متواضعة في جامعها الأموي الكبير، لم يحصل خلالها الوهراني على مراده والطموح يحدوه إلى أفضل من ذلك، فيمم الوجهة إلى

معجم أعلام الجزائر ، مؤسسة نويهض الثقافية ، بيروت ، لبنان ، ط2 ، 1980 ، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تح: ابراهيم شعلان و مجهد نغش، منشورات الجمل، ط1، كولونيا، ألمانيا، 1998، ص 219

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه، ص 17

القاهرة "طامعا في اليسار والغنى، فوصل إلى القاهرة كالعاشر من خيول الحلبة كما قال في مطلع رسالته عن أسعار الأدب $^{1}$ ، وهو يُمَنّي النفس بالتوفيق والغنى.

وصل الوهراني إلى القاهرة بعد تولي صلاح الدين الأيوبي وزارة الدولة الفاطمية عام 564ه، وبسبب تردي الأوضاع بمصر ويأسه من التكسب بالأدب وبعد عام سافر إلى بغداد 567ه مثلما يذكر ذلك المحقق منذر الحايك<sup>2</sup>، فقد كان يأمل الوهراني في لقاء وزير الخليفة المستضيء، ليُوصل إليه "المقامة البغدادية" لنيل جزيل العطاء، لكنه لم يُفلح في مقابلته وناب عنه صاحب ديوانه، الذي أكرم الوهراني وصرفه.

ويذكر الباحث علاء الدين مجهد رشيد "أن الوهراني زار بغداد وجالس العلماء والأدباء، ومنها ذهب إلى الحج كعادة أغلب القادمين إلى المشرق، وأدى المناسك المطلوبة"<sup>3</sup>، وهو ما ذكره الوهراني في "مقامته البغدادية" يصف بغداد المحروسة حين قال: "لما تعذرت مآربي و اضطربت مغاربي، ألقيت حبلي على غاربي وجعلت مذهبات الشعر بضاعتي، ومن أخلاق الأدب رضاعتي، فما مررت بأمير إلا حللت ساحته واستمطرت راحته، ولا بوزير إلا قرعت بابه وطلبت ثوابه، ولا بقاض إلا أخذت سيبه وأفرغت جيبه، فتقلبت بي الأعصار، وتقاذفت بي الأمصار، حتى قربت من العراق، وقد سئمت من الفراق، فقصدت مدينة السلام لأقضي حجة الإسلام فدخلتها بعد مقاساة الضرر ومكابدة العيش المر، وجلست أنتظر أيام الحج"<sup>4</sup>،

<sup>114 -</sup> بن محرز الوهراني ، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>18</sup> محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  علاء الدين محمد رشيد، المنامات لون نثري في الأدب العربي، مجلة جامعة تكريت للعلوم، مج19، ع $^{3}$ ، جويلية 2012، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - بن محرز الوهراني ، المصدر السابق، ص  $^{4}$ 

بعد عودته إلى بلاد النيل استقر به المقام في مدينة القاهرة وطَمح في الالتحاق بديوان الإنشاء ككاتب نظرا لعمق ثقافته اللغوية والأدبية، حيث كان يأمل أن يكون أحد كُتابه، لكنه اصطدم بمجموعة من الكتاب والبلغاء بهذا الديوان فأدرك أنه ليس من طبقتهم، فلجأ إلى طريق آخر لإظهار قدراته فاهتدى إلى أسلوب الهزل والسخرية في الكتابة فكتب المنامات والمقامات وبرع فيها.

ذكر ابن خلكان في كتابه وفيات الأعيان بأنه "أحد الفضلاء الظرفاء، قدم من بلاده إلى الديار المصرية في أيام السلطان صلاح الدين، رحمه الله تعالى، وفنه الذي يمت به صناعة الإنشاء، فلما دخل البلاد ورأى بها القاضي الفاضل وعماد الدين الأصبهاني الكاتب وتلك الحلبة عَلِم من نفسه أنه ليس من طبقتهم ولا تنفق سلعته مع وجودهم، فعدل عن طريق الجد وسلك طريق الهزل، وعمل المنامات والرسائل المشهورة به والمنسوبة إليه، وهي كثيرة الوجود بأيدي الناس، وفيها دلالة على خفة روحه ورقة حاشيته وكمال ظرفه"1، ويضيف ابن خلكان "ثم إن الوهراني المذكور تنقل في البلاد و أقام بدمشق زمانا، وتولى الخطابة بداريا وهي قرية على باب دمشق في الغوطة، وتوفي سنة خمس وسبعين وخمسمائة بداريا، رحمه الله تعالى، ودفن على باب تربة الشيخ \* أبي سليمان الدارني"2.

عاش الوهراني حياة ميسورة الحال باحثا عن المجد و التكسب فهاجر من وهران إلى القيروان فصقلية ثم إلى الشام ومصر فبغداد ثم العودة مرة ثانية إلى مصر متنقلا بين هاته الأمصار طارقا أبواب الأمراء والوزراء، بضاعته في ذلك الأدب والشعر، خالط الكثير من رجالات المشرق فكان معارفه من أكابر القوم.

 $<sup>^{1}</sup>$  – ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء ابناء الزمان، تح: يوسف ومريم طويل، دار الكتب العلمية، ج4، د. ط، 2012،  $^{2}$  ص 185

<sup>\*</sup> الشيخ أبو سليمان الدارني: عبد الرحمن بن أحمد العنسي، تابعي من أهل دَارَيًا، ولد سنة 140ه و توفي 215ه (ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 22)

 $<sup>^{2}</sup>$  – ابن خلكان، المصدر السابق، ص $^{2}$ 

امتهن تجارة الخشب بحسب رسالته "تجارة الخشب" التي كتبها يشرح فيها حاله مع ابن بنان، ويحث نفسه على المروءة التي تأتي من حفظ المال وتثميره، أما حياته العائلية فذكرت بعض الكتب أن الوهراني سار بأهله خلال رحلته نحو المشرق وكان له ولد توفي وهو صغير وابنة زوجها لشاب مصري أثناء استقراره بها، وفي هذا يقول: "وأما أخبار الوهراني فهو بحمد لله في عافية هو ومن عنده، وكان قد زوج ابنته في رأس هذه السنة بشاب من أبناء المصريين، ابن أخت زوجة القطب القاضي قليوب"1، وأخبار الوهراني كثيرة ومتعددة.

لكن لابد من الإشارة إلى أن منذر الحايك يؤكد أن الوهراني كان بمصر منذ عام 568ه ولم يغادرها وعاش فيها إلى غاية وفاته، وأن ابن خلكان وقع في وهم في ترجمته للوهراني، خاصة روايته عن وفاته التي يحددها بعام 575ه نقلا عن القاضي الفاضل، ويدلل على ذلك بعدة حجج منها:

"أن الوهراني ذكر وفاة نجم الدين أيوب في رسالته إلى ابن مصال ضمن رسالة الكلب عام 568ه، كما أورد خبر غزو وهجوم الأسطول الصقلي على الإسكندرية ضمن أخبار مصر في رسالته إلى ابن النقاش عام 569ه، مع حديث الوهراني عن هزيمة تقي الدين لعسكر قلج أرسلان عام 575ه في رسالته إلى تقي الدين عمر يصف له أحوال المجون بمصر "2، ثم يُخبره بعد ذلك عدم حدوث ما تستحق الذكر "ولم يحدث بعده من الأمور ما

<sup>194 -</sup> بن محرز الوهراني ، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^{-1}$ 

<sup>\*</sup> قاضي القضاة شمس الدين بن خلكان يكنى "أبا العباس" مؤرخ وقاض وأديب يعد من أعلام مدينة دمشق، صاحب كتاب "وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان" وهو أشهر كتب التراجم العربية، ولد في أربيل الدولة العباسية سنة 608 هـ/1211 م لأسرة تنحدر من البرامكة. عاش واستقر في دمشق، نبغ في الأحكام والفقه وأصول الدين وعلومه، ولاه الملك الظاهر قضاء الشام، وعزل بعد عشر سنين. تولى التدريس في مدارس دمشق وكان من الأعلام، وتوفي ودفن في سفح جبل قاسيون في دمشق سنة 681 هـ/1282 م. (ينظر: بن خلكان، وفيات الأعيان، ج1، تح: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1978، ص ص 6-9)

<sup>20</sup> ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص $^{2}$ 

يجب إعلامه سوى ما حدث من موت المولى الأفضل قدس الله روحه، وانقطاع الظهر لانقطاعه" ويذكر الوهراني في رسالته إلى "البدر صاحب ضياء الدين ابن الشهرزوري والتي سماها منذر الحايك "الرسالة الكبرى" أو عجائب أخبار مصر، العديد من الحوادث التي تؤكد مكوثه بها ومعرفته بأخبارها عن قرب ودراية والتي نورد منها:

"قد شرع يخبركم بأخبار ديار مصر جميعها، احترق نيل مصر (انخفض مستوى مياهه) في هذه السنة إلى حد ما انتهى قط إليه"<sup>2</sup>، "وكان قد وصل إلى ثغر الاسكندرية أربعون شينيا\*، فلما أشرفوا على البلد ورأوا كثرة من خرج إليهم انصرفوا راجعين"<sup>3</sup>، ويضيف في الرسالة ذكر العديد من الحوادث ومنها أيضا "وُليَّ القاضي صدر الدين الأحباس في أول ذي الحجة من سنة أربع وسبعين وخمسمائة" <sup>4</sup> وهو ما يؤكد بوضوح أن ابن محرز الوهراني كان بمصر عام 574ه، أي قبل وفاته بعام بحسب رواية ابن خلكان.

أما خبر ورود وفاته بدمشق في سابع عشر رجب 575ه، "فبحسب ما ترك الوهراني من نصوص لم يشر أبدا لعودته لدمشق، بل بالعكس فكل ما لدينا يشير إلى أنه استمر مقيما في مصر  $^{5}$ , بل إن الوهراني كتب عن حدث عام 575ه برسالة أرسلها إلى الشام وهو بمصر، "وتأكدنا من أنه وضع تاريخا لعقد إيجار هو عام 585ه  $^{6}$  وهو "عقد إيجار لحبيب" حيث وضع الوهراني نصا لعقد إيجار بين محب و محبوب أما المؤجر فهو القلب.

<sup>\*</sup> الأفضل: هو نجم الدين أيوب والد السلطان صلاح الدين توفي عام 568ه بعد خروجه من باب النصر في القاهرة

الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص $^{-1}$ 

<sup>186–185</sup> محرز الوهراني ، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص $^2$ 

<sup>\*</sup> شينيا: سفينة كبيرة، ويتحدث الزهراني هذا عن حملة وليام الثاني ملك صقلية عام 569ه التي انتصر فيها أهل الاسكندرية

<sup>187</sup> س محرز الوهراني، المصدر السابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المصدر نفسه، ص 190

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر: ركن الدين بن محرز الوهراني، المرجع السابق، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ينظر: المرجع نفسه، ص21

جاء في نص العقد "وبذلك أشهدا على أنفسهما المؤجر والمستأجر في صحة منهما وسلامة، في السبوبات بالميدان الأخضر، سنة خمس وثمانين وخمسمائة "أ وهو ما يعطي الاعتقاد حسب المحقق منذر الحايك بأن الوهراني عاش لعام 585ه وربما لما بعده.

ومما يزيد في الشك في حقيقة وجود ابن محرز الوهراني في الشام ووفاته بها في داريا التي ذُكر بأنه تولى الخطابة بها، هو أن الوهراني لم يذكر في كتاباته داريا أو جامعها، ولا لعمله بالخطابة، وإنما ذكر جامع دمشق الذي تذكره كتب التاريخ بأنه الجامع الأموي، وهذا في رسالة الوهراني إلى الأمير بن مصال حيث يقول: "يا سيدي كان للخادم في جامع دمشق جامكية ألي يأخذها في كل من المسجد والسبع والحلقة يقيم بذلك أوده، ويستعين بها على تكاليف الزمان، فترك ذلك القليل، وجاء هاهنا طمعا في الكثير، يا سيدي النحس نحس هاهنا و في طرابلس الشام"2، وهو يزيد من حجم الشك في مكوثه بداريا.

كما أثار منذر الحايك التباساً أخر وقع فيه ابن خلكان الذي قال بأنه اختلط عليه وهرانيان، الأصغر منهما هو خطيب داريا، الذي ربما هو المقصود بالوفاة بها، وابن محرز الوهراني، والذي ترجم له الصفدي (الوهراني الأصغر) في كتابه وفيات الأعيان بقوله: "أبوبكر بن علي بن عبد الله بن المبارك المفسر خطيب داريا الوهراني، فاضل صنف تفسيرا وشرح أبيات الجمل وله نظم توفي رحمه الله تعالى سنة أربع عشرة وستة مائه"، وهو ما يجعل الالتباس قائما حول حقيقة وفاة شخصية ابن محرز الوهراني الذي نحن بصدد دراسته من عدمه بداريا بالشام في ظل وجود وهرانيان.

<sup>51 –</sup> ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص $^{-1}$ 

<sup>\*</sup> جامكية الوهراني لثلاث مهام يقوم بها في الجامع الأموي، واحدة في خدمات الجامع كالإقامة وغيرها، والثانية لقراءة القرآن، والثالثة عقد حلقة تدريس ضمن القسم الغربي من المسجد حيث كان يدرس الفقه المالكي. (ينظر: ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 151)

 $<sup>^{2}</sup>$  بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ، ص 209  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – ركن الدين بن محرز الوهراني، المرجع السابق، ص

### 2. نتاج الوهراني الفكري ومؤلفاته:

لم يترك الوهراني الكثير من المؤلفات فجل ما تركه من آثار أدبية فكرية عبارة عن أوراق ورسائل كانت متداولة بكثرة بين أيدي الناس جمعت من هنا وهناك حملت عناوين مختلف "وعمل المنامات والرسائل المشهورة به والمنسوبة إليه، وهي كثيرة الوجود بأيدي الناس"<sup>1</sup>، قال عنها يحي بوعزيز "وخلف لنا مجموعة لا بأس بها من الآثار الأدبية المكتوبة في شكل رسائل، ومقامات، ومنامات ورقاع، جمعت كلها أو جلها في حياته، أو بعد مماته لا ندري، وتحمل عناوين مختلفة أحيانا: "رسائل الوهراني"، وأحيانا "منامات الوهراني" وأحيانا: "جليس وأحيانا: "مقامات الوهراني" وأحيانا: "دليل الترسل" وأحيانا: "جليس كل ظريف وهراني"<sup>2</sup>، أما الزركلي فذكر: أن له الرسائل مخطوطة في تسعة كراريس، تعرف بمنشآت الوهراني، ورقعة عن مساجد دمشق مطبوعة، والمنامات مطبوعة، حيث يذكر بأن الناس أقبلوا على رسائله وأقواله.

وهذه الأعمال كانت عبارة عن مخطوطات موزعة على ثلاثة نسخ وهي: نسخة بمكتبة أيا صوفيا باستانبول مؤلفة من 204 لوحة تحت رقم 4299، تحمل عنوان "مقامات الوهراني"، ونسخة بدار الكتب المصرية بالقاهرة عدد لوحاتها 94 تحت رقم 24 أدب وعنوانها (رسائل الوهراني) ونسخة بمكتبة جامعة برنستون بأمريكا حملت عنوان "كتاب جليس كل ظريف للوهراني" عدد لوحاتها 52 تحت رقم 97، وهي مجموعة رسائل ومقامات ومنامات تشتمل على نصوص الوهراني قام بجمعها وتحقيقها الباحثان ابراهيم شعلان ومجهد نغش تحت عنوان (منامات الوهراني ومقاماته و رسائله) وقد راجع هذا الكتاب الدكتور عبد العزيز الأهواني وصدر لأول مرة 1968 بالقاهرة عن دار الكاتب العربي، ثم أعيد تصويره من قبل دار الجمل بألمانيا عام 1998.

<sup>-1</sup> ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء ابناء الزمان، ص 185 -1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - يحيى بوعزيز: أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، ص 187

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – ينظر: خير الدين الزركلي، الأعلام، ج7، دار العلم للملايين، ط15، 2002، ص 19

ويضم كتاب (منامات الوهراني ومقاماته ورسائله) 38 نصا منها نص المقامة البغدادية مكرر وهي موزعة ما بين منام و مقامة و رسالة تختلف من حيث الطول و القصر.

أما منذر الحايك فقد قام بتحقيق نصوص الوهراني وفق إخراج علمي دقيق، مع تقديم شروحات لازمة دون تطويل أو ذكر فهارس مثقلة، حيث صدر الكتاب عن دار صفحات للدراسات والنشر في 248 صفحة تحت عنوان "منامات الوهراني وحكاياته" ضم 45 طرسا هي مجموع مناماته ومقاماته ورسائله.

أما صلاح الدين الصفدي فقد ذكر أثرا آخر للوهراني بعنوان "دليل الترسل" 1، دون أن نهمل وجود بعض الكتب الأخرى التي ضمت بين طياتها كتابات للوهراني مثل كتاب "الكنز المدفون والفلك المشحون" المنسوب للسيوطي، الذي يحتوي أشهر رسائل الوهراني الموسومة بـ "رسالة على لسان الشيخ زكي الدين الوهراني للأمير عز الدين الموسك"، كما أشار الوهراني إلى كتابه عن أخبار بغداد عرف باسم "التاريخ بأخبار بغداد" كتبه 555ه يتضمن أحداثا كثيرة، وتم الإشارة إليه بقوله: "كان الخادم قد أكد عليه غاية التأكيد في أخذ أخبار بغداد من المؤرخ بها في هذا الزمان من سنة خمس وخمسين وخمسمائة إلى هذا اليوم، فإنه أحكم أمر التاريخ الذي عمله، وجاء عجب من العجائب، شيء لا كالأشياء، لم يسلك أحد طريقه "2، وهي غير متداولة ولا يُعلم عنها شيء.

وحقق صلاح الدين المنجد رحمه الله كتاباً للوهراني حمل اسم (الوهراني ورقعته عن مساجد دمشق) معتمدا على نسخة "برنستون" صدر عن مجمع اللغة العربية بدمشق عام 1965 ويقع هذا الكتاب في 30 صفحة.

والوهراني في رصيده قرابة ثلاثة وثلاثين رسالة، تنوعت نماذجها التي عالجت موضوعات مختلفة، منها الديوانية والإخوانية، استخدم فيها الهزل والسخرية واتباع الأخبار

<sup>189</sup> ميديى بوعزيز: أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، ص $^{-1}$ 

<sup>197–196</sup> ص ص محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، ص ص  $^{2}$ 

في مراسلته للأمراء والسلاطين والقضاة و من كان على صلة بيهم من أصحاب الحل والعقد، تحدث من خلالها على لسان الحيوانات فكتب على لسان بغلته إلى الأمير "عز الدين موسك" وكتب رسالة في الطير ذكر فيها محاسن كل ذي جناح وفضله على الإنسان والطبيعة، كما كتب على لسان الجماد، فجعل جامع دمشق لسان حال مساجد دمشق وما حولها و حدث باسم المئذنة فكتب على لسانها خُطبة على لسان قاضي القضاة، أما عن المقامات التي كتبها فهي ثلاث مقامات:

- المقامة البغدادية \* التي وصف فيها رحلته إلى بغداد والمدينة ومدح الخليفة.
  - مقامة في شمس الخلافة \*\* على لسان علي بن حماد الصقلي.
    - المقامة الصقلية\*\*\*

المنام الكبير: وهو عبارة عن "رسالة كتبها الشيخ الوهراني لصديقه الحافظ جمال الدين العليمي، ردا على رسالة سابقة منه يعاتب الوهراني فيها، فجاءت جوابا مطولا متضمنا مشهد يوم القيامة في منام كبير "1، ويقع في أربع وأربعين صفحة، "ومنامه الكبير الذي سار فيه على غرار أبي العلاء المعري في رسالة الغفران، فتصور نفسه ميتا، وبعث إلى يوم الحشر، والنقى هناك بالعلماء والفقهاء والشعراء، والملوك والأمراء والخلفاء والوزراء والمتصوفين وتحاور مع البعض منهم ووصف أحوال وأوضاع آخرين بأسلوبه الناقد والساخر، والغامض والغريب مع خفة الروح وطرافتها على عكس أسلوب المعري الذي يمتاز بالجدية والصراحة والميل إلى أفكار المتصوفين"2، معالجا الكثير من قضايا مجتمعه بأسلوب تهكمي خاص.

<sup>\*</sup> المقامة البغدادية هي على نسختين في كتاب "منامات الوهراني ومقاماته ورسائله" النسخة الأولى من ص1إلى ص9 ، أما النسخة الثانية بعنوان "رب يسر وأعن" من ص10 إلى ص16 وقد وردت في مخطوطة برنستون.

<sup>\*\*</sup> مقامة شمس الخلافة وردت "منامات الوهراني ومقاماته ورسائله" من ص 97 إلى ص 102

<sup>\*\*\*</sup> المقامة الصقلية وردت في "منامات الوهراني ومقاماته ورسائله" من ص 219 إلى ص 221

 $<sup>^{-1}</sup>$  ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص 215  $^{-1}$ 

<sup>190</sup> ص يوعزيز: أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، ص  $^{2}$ 

## 3. التناول النقدي لأدب الوهراني:

ما من شك في أن الوهراني شكل ظاهرة مميزة في الأدب العربي على عهده من خلال النهج الذي اتبعه في إظهار قدراته اللغوية والأدبية وثقافته الواسعة بالاعتماد على أسلوب الهزل والسخرية في الكتابة فكتب المنامات والمقامات، "وفي كل ذلك كان الوهراني يغطي منتهى الجد بمنتهى الهزل والسخرية، إنها سخرية تدفع أولا إلى الضحك ثم إلى تفكير يعقبه حزن عميق" أ، هذه السخرية والمنحى الجديد الذي ابتدعه الوهراني في زمانه، جعل الإقبال على كتاباته كبيرا وهو ما يؤكده ابن خلكان في كون أدب الوهراني كان رائجا ومطلوبا بين أيدي الناس، نتيجة الأسلوب الساخر الذي انتهجه في معالجة القضايا الاجتماعية والسياسية وتصديه لقضايا المجتمع التي يتجنبها الأدباء عادة.

شُهر الوهراني بكبار علماء وأدباء وفقهاء وقضاة وأطباء عصره، وفضحهم وكشف تلاعبهم وفسادهم "فكشف العديد من الأمراض الاجتماعية كالرشوة و اغتصاب المال العام والزنا وجلسات المجون التي كان يشارك فيها قضاة وأمراء وتجار "2، حيث لم يسلم من نقده وسخرية أحد فقد كان مسلطا على الجميع فسال قلمه نقدا لاذعا لكل من حوله، و كان صاحب دعابة ومزاح، خفيف الروح مقبول الكلام، قال عنه صلاح الدين المنجد "هو ثاني اثنين سلطهما الله على أهل دمشق أيام الأيوبيين، ابن عنين في مقراض الأعراض شعرا، وهو في رسائله ومناماته نثرا"3، فقد جاءت كتاباته عفوية تشع حيوية، وفق أسلوب نثري مرسل ضاهي فيه سجع المقامات وكتاب القرن الرابع للهجرة.

من هنا نجد أن الوهراني أبدع في كتاباته بشكل جعلته من كبار أدباء زمانه ولعل أحسن ما تفرد فيه فن المنامات الذي تتخلله أبيات شعرية من نظمه ومن نظم غيره، خاصة منامه الكبير، قال عنه ابن خلكان "ولو لم يكن فيه إلا المنام الكبير لكفاه، فإنه أتى فيه بكل

 $<sup>^{-1}</sup>$  ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع السابق، ص 25

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – نفسه، ص 24

حلاوة، ولولا طوله لذكرته 1، فمنامه الكبير على طوله جمع فيه ألوانا من الأدب والمزاح، يُصور فيه الوهراني أنه رأى في المنام كأن القيامة قامت، وإذ بمناد ينادي: هلموا إلى العرض الأكبر، فخرج من قبره حتى بلغ أرض المحشر، والتقى هناك كثير ممن عرفهم وعاصرهم، فسخر منهم جميعا وذكر ما حُوسبوا عليه.

قال عنه الصفدي في كتابه الوافي بالوفيات "والمنام الذي عمله سلك فيه مسلك أبي العلاء المعري في رسالة الغفران، لكنه ألطف مقصدا وأعذب عبارة" أما نهجه في كتاباته فقد سلك في رسائله منهج رسائل الجاحظ، وسار على نهج بديع الزمان الهمداني في مقاماته، مستخدما عيسى بن حماد كراوية له تقريبا منه لاسم عيسى بن هشام راوية مقامات الهمداني في مقامة العلافة وشمس الخلافة "، ويذهب يحي بوعزيز إلى ضرورة إظهار ونشر أدب الوهراني، لما يتميز به من عمق بلاغي، وأسلوب ساخر، مشيرا إلى أن ما فعله ابراهيم شعلان و مجهد نغش، أماط اللثام عن أدبه وآثاره و "الجهد الذي بذلاه في الكشف عن آثار الوهراني وإبرازها ونشرها، إثراء لأدب المقامة، والإنشاء الساخر، والأسلوب الهزلي بما فيه من العمق البلاغي، والألفاظ النابية، والسخيفة والأفكار المبتذلة" فالوهراني كثير الاستعمال للألفاظ الخادشة للحياء، والعامية لتقريب أفكاره لعموم الناس قصد التأثير فيهم.

أما عبد العزيز الأهواني في تصديره لكتاب شعلان ونغش فيؤكد على المكانة العلمية التي تتميز بها المصنفات النثرية للوهراني، بقوله: "وبعد فإن هذه المجموعة من النصوص تمتّاز في تاريخ النّثر الفنيّ في الأدب العَربي بميزات ترفعها إلى مقام عال، ولا نكاد نجد في النثر العربي القديم نصوصا فيها ما في كتابات الوهراني من حيوية وذكاء ولمحات تعبر عن شخصية الكاتب؛ وأسلوبه يُضيف إلى النثر العربي ثروة و يفتح للدّارسين آفاقا ويقدم للقراء

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القادر مغدير ، الوهراني ومناماته ، موقع مكتبتنا العربية ، أطلع عليه يوم: 2019/12/19  $^{1}$  http://almaktabah.net/vb/showthread.php?%20t=30049.

 $<sup>^{2}</sup>$  عادل نوبهض، معجم أعلام الجزائر، ص 350

<sup>31</sup> ص بنظر : ركن الدين بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، ص  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup> يحيى بوعزيز: أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، ص 187

مادة شيقة ممتعة لا تقل عما اشتهر من عيون النثر العربي"<sup>1</sup>، نتيجة ثقافته ومقدرته اللغوية التي برع فيها.

ووصفه الذهبي بأنه "صاحب دعابة ومزاح" وقال الصفدي "ما سلم من شر لسانه أحد ممن عاصره" له "جليس كل ظريف"<sup>2</sup>، أما عمر بن قينة فقال عنه يُعد نص الوهراني أجود نص أدبي وفكري في النثر الجزائري، في حين يؤكد عبد القادر بوعرفة أن الوهراني اتبع أسلوب السخرية كفن أدبي يُثبت من خلاله الكينونة المخذولة، وفي الوقت نفسه وسيلة للدفاع واتقاء أشباه الأدباء والفقهاء، وقد نجح في زرع الخوف في نفوسهم "معتبرا "أن النقد اللاذع الذي اتبعه كوسيلة من وسائل الإصلاح سواء بالتصريح أو التلميح"<sup>3</sup>، إذْ لم يتوان في فضح أعمالهم وتصرفاتهم وإظهار معايبهم للعامة بكل جرأة.

 $<sup>^{2}</sup>$  عادل نوبهض، معجم أعلام الجزائر، ص 350

 $<sup>^{2020/01/29}</sup>$  عبد القادر بوعرفة، فلسفة النقد والسخرية للوهراني، موقع أنطولوجيا، أطلع عليه يوم  $^{3}$  http://alantologia.com/page/19489/

# نماذج من منامات و مقامات ورسائل بن محرز الوهراني

من كتاب يحي بوعزيز، أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، ص ص 189-210

#### قطعة من منامه الكبير عن يوم الحساب

٤... فبينا نحن في المعاورة وإذا نحن بمالك خازن النار قد<sup>(1)</sup> هجم علينا، وقبض على أيدينا، ورمي السلسلة في أرقابنا، وسحبنا إلى النار، فارتعنا إلى ذلك ارتباعاً عظيماً. وقلت لك: هذا الذي خوفتك منه قد وقعنا فيه. فقلت له: يا سيدي يا مال اسمع عني كلمتين لوجه الله تعالى، فيقول لك: كيف أسمع منك وقد حذفت ربع اسمي في النداء فتقول: والله ما حذفته للترخيم في النداء الجائز عند جميع النحاة، وإني لفي شغل عن ذلك وما حذفته إلا من شدة الهلع وانقطاع مادة الكلام فيقول: هات كلمتيك، قل ما تشاء أن تقول. فتقول: يا سيدي هذا رجل مغربي من أهل القرآن، وأنا رجل محدث عن رسول الله ﷺ، فبأي جرم تأخذ قبل وقوف الرب سبحانه على حسابنا فلعله يتجاوز عنا. فيقول لك: يا خبيث أنت كنت من المتفننين في اللياطة، ومن المتظرمين، فقلت له: أنا كيف ذلك يا سيدي؟ فقال لي: هذا كان يفسق بأولاد المسلمين، وقال لك: كنت. . . أولاد المسلمين وتثبت أسماءهم في جريدة عندك على حروف المعجم، حتى لم يبق عليك منها إلا القليل. وأتى عليك أجلك وأنت مجتهد في تعليق بقية الحروف يا ديوث، أليس أنت الذي أدخلت فلاناً الأمر إلى الخراب المظلمة. ونيمته تحت ضوء الروزنة فلما لم يطبق الضوء حجره قلت له بتحنين وتلطيف: يا سيدي قرّبها إلىّ بفضلك يا خنزير وأي فضل يكون لأمر

#### قطعة من مقامته البغدادية

دقال الوهراني: لما تعذرت مآربي، واضطربت مغاربي، ألقيت حبلي على غاربي (1)، وجعلت مذهبات الشعر بضاعتي، ومن أخلاف الأدب رضاعتي، ولا وزير إلا قرعت بابه، وطلبت ثوابه، ولا بقاضي إلا أخذت سيبه،

وأفرغت جيبه. فتقلبت بي الأعصار، وتقاذفت بي الأمصار، حتى قربت من العراق، وسئمت من الفراق. فقصدت مدينة السلام لأقضي حجة الإسلام. فدخلتها بعد مقاساة الضر، ومكابدة العيش المر. فلما قربها قراري وانجلى فيها سراري، طفتها طواف المفتقد، وتأملتها تأمل المنتقد، فرأيت بحراً لا فيها سراري، طفتها طواف المفتقد، وتأملتها تأمل المنتقد، فرأيت بحراً لا يعبره زاخره، ولا يبصر آخره، وجنة أبدع جنّانها، وفاز باللذة سكانها، لا يميل عنها المتقون، ولا يرتقي إلى صفتها المرتبون، اكمثل الجنة التي وعد المتقون، فارحت نفسي من سلوك الغو والفج، وجلست أنتظر أيام الحج، وتاقت نفسي إلى محادثة العقلاء، واشتاقت إلى معاشرة الفضلاء، فدلّني بعض السادة الموالي، إلى الشيخ أبي المعالي، فقال: هو بستان الأدب، وديوان العرب، يرجع إلى رأي مصيب، ويضرب في كل علم بنصيب. فقصدت العرب، يرجع إلى رأي مصيب، ويضرب في كل علم بنصيب. فقصدت بالسلام، وبسطني بالكلام، وقال: من أي البلاد خرجت، وعن أيها درجت؟ فقلت: من المغرب الأقصى، والأمد الذي لا يحصى، ومن البلد الذي لا نصل إليه الشمس حتى تكل أفلاكها وتضج أملاكها، ولا القمر حتى يتمزق سرجه، ويتناعى برجه، ولا الربح حتى يحجم أقدامها، وتحفى أقدامها».

#### مقامته في شمس الخلافة

. قحدثني عيسى بن حماد الصقلي<sup>(1)</sup> قال: لما اختل في صقلية الإسلام وضعف بها دين محمد عليه السلام، هاجرت إلى الشام بأهلي وجعلت جلّق محط رحلي فدخلتها بعد معاناة الضر، ومكابدة العيش المر. فلما تجلى فيها سراري وقر في بعض محلاتها قراري، رأيت معي في الحارة رجلاً ثقيل الإشارة. نيطي الشكل والعبارة يأخذه التيه ويدعه، ويرفعه الإعجاب ويضعه، فقلت في نفسي: ليت شعري من ذا؟ ومن أي كنيف خرج هذا، وبعد علي غوره، وأشكل علي أمره، فاعترضته في الطريق وسلمت عليه سلام صديق وأنشدته:

أجارتنا إنا غريبان هاهنا وكل غريب للغريب نسيب

وبسطته بالحديث حتى جاء بالقديم وبالحديث، وقال: مولدي منوشهر، ومنشأي ما وراء النهر، لكن بالشام والعراق مداري فأيقنت بالشكل المغرب، أنه من بلاد المغرب وبأن لي من خلال ألحاظه وفلتات ألفاظه أن الرجل يقطينة وأنه مغربي الطينة.

قال عيسى بن حماد فقلت في نفسي: أكون فضولي الأرض بالطول والعرض، ويدخل علتي هذا المحال المحض، واستدللت عليه برجل كان يأنس إليه فقال الرجل: أنا جهينة أخباره وأحذق الناس بأدباره أعرفه صغيراً وكبيراً، وإن شئت فاسأل به خبيراً، فقلت: عرفني مريضه، وأي بحر لفظه، فقال: أما الطينة فمن قسنطينة، وأما القبيلة فمن زويلة، وأما النحلة فمن حمير الفحلة، فقلت له كيف ذاك جعلني الله فداك؟ فقال: اعلم أنه دخل هذه المحجة محرماً بحجة، يعوزه من القوت ثمن رطل من الياقوت، يتمنى رفسة من رجل رزاز، أو صفعة من كف خباز، وحاول كل معيشة فلم يقدر على حشيشة فساقه القلفندر، والقضاء المقدر إلى عجوز مغربية، محكمة في خمسين صبية، تعلم القلفندر، والقضاء المقدر إلى عجوز مغربية، محكمة في خمسين صبية، تعلم

#### مقامته الصقلية

قال الوهراني: دخلت مدينة صقلية في الأيام المتوالية (1). فرأيتها محافل الأوصاف، على طريق الإنصاف، فعشقها شيطاني، فأقمتها مقام أوطاني، فحضرت يوماً في بعض بساتنها، مع طائفة من أهل دينها، وفيهم أبو الوليد القرطي، سلطان الكلام بأمره فيوالفه، وينهاه فلا يخالفه، وجرى بينهم حديث أهل البلد ومن فيها من الأعيان والكلد، فقالوا: يا أبا الوليد أنت حجر محكمنا وبوتقة سبكنا، وها نحن سائلون ليذهب عنا دياجي الغيهب، ففضل من يستحق وعيب، ليميز الله الخبيث من الطيب فقال: أنا أوضح أشكالكم، فاسألوا عما بدا لكم، فقلنا له ما تقول في القاضي ابن رجاء؟ قال: مصباح دجى وشيخ علم وحجى، وهو بيت القضاء، وكلمة حكم وعدل، ورضا، نزه نفسه عن الرشا وحجى، وهو بيت القضاء، وكلمة حكم وعدل، ورضا، نزه نفسه عن الرشا والولائم، فلا تأخذه في الله لومة لائم، غير أنه عظيم الشقشقة، كثير البقبقة، ويمنع الخصمين، ولو أنهما ملكين، ويضيع مواقيت الصلاة، ويمنع يواقيت الصلات، لا يرثي للغريب ولا يتوجع ولا يؤسى ولا يسأل، ولا يتفجع فنكر، ونظر، فلأن تسمع بالمعيدي خير من أن تراه.

وإن يقوم سودوه لحاجة إلى سيد لو يظفرون بسيد

قلت: فما تقول في الشيخ أبيه، قال: كان رحمه الله عليه يتناعس على الخصمين، فلا يوقظه إلا سلسلة الكفين، ولو قبضت على أنفه بالكلبتين، في حلقه سواء لا سبيل فيه لهوى، قلت: فما تقول في ولده، قال: ابن لبون لا ظهر فيركب، ولا ضرع فيحلب، وأنشد:

إن الفروع من الأصول ولن ترى فرعاً يطيب وأصله الزقوم

قال: فما تقول في الفقيه ابن بقية؟ قال: لن يبق من العلم بعد موته بقية. وكأنه بدر ثم كسف، وطوف علم نسف، ويحر علم غاض، وإناء أدب فاض، فسر الأعداء بفقده، وانتشر البغاء من بعده:

وما كان قيس هلكه هلك واحد ولكــن بنيـــان قـــوم تهـــدمـــا

قلنا: فما تقول في الكاتب يوسف؟ فقال: الرجلة، والشهامة، والتقدمة والزعامة، غير أن في أسفله داء اسأل الله منه السلامة، قلنا: فما تقول في ولده أبي علي؟ قال: هشاش بشاش وإن مازحته فحشاش، وإن نازعته فأخلاق جدّه أبي دكاش، حلو اللسان، بعيد الإحسان:

يريك البشاشة عند اللقاء ويبريك في السرّبري القلم

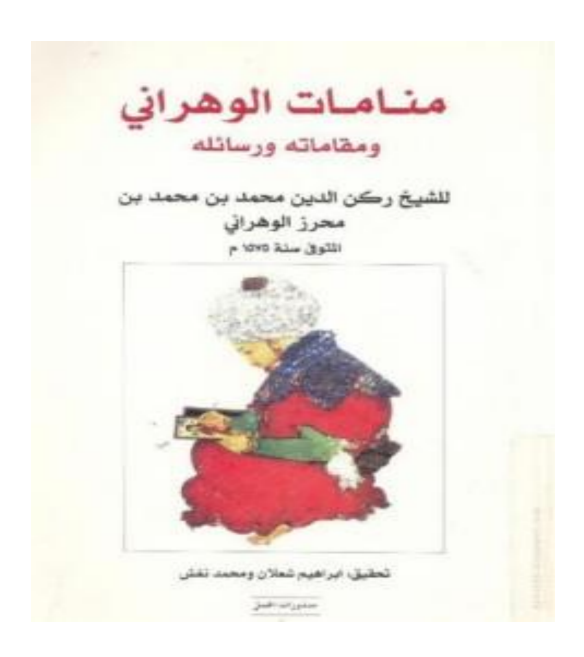
# رقعته على لسان مساجد دمشق إلى الجامع الأموى تشكوه فيها حالها

دقال بعض العارفين بطريق الانتحال على لسان الحال<sup>(1)</sup> لما تحكمت يد الضياع، وارتج باب العدل، وغلق ونبذ كتاب الله وحلق، فزعت المساجد إلى جامع جلق، وهو يومئذ أميرها، وعليه مدار أمورها، فلما اجتمعوا على بابه، ودخلوا تحت قبته ومحرابه كتب له جامع النيرب قصة إليه، وسألوا عرضها عليه، وكانت الرقعة مصطورة على هذه الصورة: الممالك مساجد الكورة يقبلون الأرض بين يدي الملك المعظم البديع الرفيع المكرم، كهف الدين جمال الإسلام والمسلمين، بيت الأنبياء والصالحين، مدفن الأنبياء والمرسلين، ملجأ الفقراء والمساكين، مأوى الغرباء والمقلين، بيت الأتقياء والصالحين، معبد

(1) نفس المصدر. ص 61 ـ 71.

193

. أعلام الفكر والثقافة ج٢



# قائمة المصادر والمراجع

# القرآن الكريم رواية ورشعن نافع.

# أولى. المصادر والمراجع العربية:

- 1. إبراهيم أبو طالب، تطور الخطاب القصصي "من التقليد إلى التجريب"، دار غيداء للنشر، عمان، الأردن، ط1، 2017.
- 1. إبراهيم صحراوي، السرد العربي القديم الأنواع والوظائف والبنيات، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2008.
- 2. إبراهيم علي أبو الخشب، تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الثاني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، فرع الاسكندرية، د.ط، د.ت.
- 3. ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء ابناء الزمان، تح: يوسف ومريم طويل، دار الكتب العلمية، ج4، د. ط، 2012.
- 4. ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، ج1، تح: محمد عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 2001
- 5. أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج2، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1998
- 6. إحسان عباس، تاريخ الأدب الاندلسي، عصر الطوائف والمرابطين، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ط6، 1981.
  - 7. أحمد شربيط، سيمائية الشخصية السردية، أعمال ملتقى السيمائية، جامعة عنابة، 1995.
- 8. أحمد عبد الكريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث، دار الصفاء، عمان الأردن، ط1، 2011.
- 9. أحمد بن محمد بن علي الفيومي، المصباح المنير في غريب في غريب الشرح الكبير، ج4، تح: عبد العظيم الشناوي، دار المعرف القاهرة، ط2، د.ت.
- 10. إكرام فاعور، مقامات بديع الزمان الهمذاني، دار اقرأ للنشر، بيروت، لبنان، ط1، 1983.

## فمرس المصادر والمراجع (مكتبة البحث)

- 11. أمنة يوسف، تقنيات السرد في النظرية والتطبيق، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، ط2، 2015.
- 12. الأمير عبد القادر الجزائري، الديوان، تح: ممدوح حقي، دار اليقظة العربية، بيروت، ط2، 1994
- 13. بدوي طبانة، السرقات الأدبية، دراسات في ابتكار الأعمال الأدبية وتقليدها، دار الثقافة للنشر، بيروت، لبنان، 1986.
- 14. بدوي طبانة، النقد الأدبي، إدارة الأبحاث والمناهج، وزارة التعليم العالي، السعودية، 1403هـ.
- 15. باديس فوغالى، الزمان والمكان في الشعر الجاهلي، عالم الكتب الحديث، الأردن، 2008
- 16. بن محرز الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تح: ابراهيم شعلان و محمد نغش، منشورات الجمل، كولونيا، ألمانيا، ط1، .1998
- 17. بن محرز الوهراني، منامات الوهراني وحكاياته، تح: منذر الحايك، دار صفحات للدراسات والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 2011.
- 18. بويجرة محمد البشير، بنية الزمن في الخطاب الروائي الجزائري، ج1، دار الغرب للنشر، 2001
  - 19. توفيق المدني، تاريخ الجزائر إلى يومنا هذا، مطبعة العمر بيه، 1350ه.
- 20. <u>الجاحظ،</u> أبو عثمان، البيان والتبيين، تح: حسن السندوبي، المكتبة التجارية، القاهرة، ط3، 1947
- 21. جويدة حماش، بناء الشخصية في الرواية عبد والجماجم لمصطفى قاسي مقاربة سيميائية، منشورات الأوراس، الجزائر، دط، 2007.
  - 22. الحريري، مقامات الحريري، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1978.

# فمرس المصادر والمراجع (مكتبة البحث)

- 23. حسن بحراوي، بنية الشكل الروائي (الفضاء، الزمن، الشخصية)، المركز الثقافي العربي، ط1، 1990.
  - 24. حسن عباس، نشأة المقامة في الأدب العربي، دار المعارف، د.ط، د.ت.
- 25. حفيظة أحمد، بنية الخطاب في الرواية النسائية الفلسطينية، مركز أوغاديت الثقافي، فلسطين، ط1، 1996
- 26. حميد لحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط2، 200.
  - 27. حنا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي، دار الجمل، بيروت، ط1، 1986
    - 28. خير الدين الزركلي، الأعلام، دار العلم للملايين، مج7، ط15، ، 2002 .
- 29. داود محمد عشتار، الإشارة الجمالية في المثل القرآني (دراسة)، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005
- 30. دليلة مرسلي وأخريات، مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص، دار الحداثة، لبنان، ط1، 1985
  - 31. دليلة مرسلى، مدخل إلى التحليل البنيوي للنصوص، دار الحداثة، دمشق، ط1، 1985
- 32. ديوان سلامة بن جندل، تح: فخر الدين قباوة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط2، 1987
  - 33. رابح بونار، المغرب العربي تاريخه وثقافته، دار الهدى، الجزائر، ط3، 2000
- 34. رمضان الصباغ، جماليات الفن الإطار الأخلاقي والاجتماعي، دار الوفاء، الإسكندرية، 2002
- 35. رمضان شاوش، الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي، المطبعة العلوية، مستغانم، ط1، 1966
  - 36. زكى مبارك، النثر الفنى في القرن الرابع، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، 2013
    - 37. زيعور علي، تفسيرات الحلم وفلسفات النبوة، دار المناهل، بيروت، لبنان، ط1، 2000

- 38. زهير بن أبي سلمى، الديوان، شر: علي حسن فاغور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1988
- 39. سعيد الوكيل، تحليل النص السردي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، 1998،
  - 40. سعيد بنكراد، شخصيات النص السردي، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2016.
    - 41. سعيد يقطين، السرد العربي مفاهيم وتجليات، رؤية للنشر، ط1، 2006
    - 42. الكلام والخبر مقدمة السرد العربي، المركز الثقافي، بيروت، ط1، 1997
      - 43. تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط3، 1997.
  - 44. قال الراوي (البنيات الحكائية في السيرة الشعبية)، المركز الثقافي العربي، ط1، 1997.
- 45. سليمان الدليمي، عالم الأحلام، تفسير الرموز والإشارات، دار الكتب العربية، لبنان، ط1، 2006
- 46. سمير المرزوقي وجميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة تحليلا وتطبيقا، دار الشؤون الثقافية العامة، آفاق عربية، بغداد، العراق، دط، 1981
- 47. سيد محمد غنيم، سيكولوجية الشخصية (محدداتها قياسها نظرياتها)، دار النهضة العربية، القاهرة، مصر، د.ط، د.ت.
  - 48. سيزا قاسم، بناء الرواية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1990
- 49. شريف راغب علاونه، شعراؤنا، ثلاثة شعراء مقلون، دار المناهج للنشر، عمان، الأردن، ط1، 2007
  - 50. شوقى ضيف، الفن ومذاهبه في النثر العربي، دار المعارف، ط10، 1983
  - 51. تاريخ الأدب العربي عصر الدول والإمارات، دار المعارف، القاهرة، ط1، د.ت
  - 52. فنون الأدب العربي الفن القصيصي المقامة، دار المعارف، مصر، ط3، 1973.
  - 53. الصادق قسومة، طرائق تحليل القصة، دار الجنوب للنشر، تونس، د.ط، 2000.

- 54. <u>صلاح فضل،</u> أساليب السرد في الرواية العربية، دار دراسات للثقافة والنشر، ط1، 2003.
  - 55. نظرية البنائية في النقد الأدبي، دار الشروق، القاهرة، ط1، 1998
- 56. عادل نويهض، معجم أعلام الجزائر، مؤسسة نويهض الثقافية، بيروت، لبنان، ط2، 1980.
- 57. عبد الحليم عويس، دولة بني حماد صفحة رائعة من التاريخ الجزائري، دار الصحوة، القاهرة، ط2، 1991.
- 58. عبد الرزاق ناصر الموافي، القصة العربية عصر الإبداع، دراسة للسرد القصصي في القرن الرابع الهجري، دار النشر للجامعات، مصر، ط3، 1997
- 59. عبد الرحمان ياغي، رأي في المقامات، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، 1985
  - 60. عبد الرحمن ابن خلدون، المقدمة، دار الجيل، بيروت، د.ط، د.ت.
- 61. عبد الرحمن الجيلالي، تاريخ الجزائر العام، ج1، مكتبة الشركة الجزائرية، الجزائر، ط2، 1965
  - 62. عبد الرحيم الكردي، البنية السردية للقصة القصيرة، مكتبة الآداب، القاهرة، ط3، 2005
    - 63. الراوي والنص القصصى، مكتبة الآداب، القاهرة، ط1، 2006.
- 64. عبد العالي بوطيب، مستويات دراسة النص الروائي، مقاربة نظرية، مطبعة المنية، دمشق، ط1، 1999.
- 65. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان، د.ط، 1995.
- 66. عبد الفتاح كليطو، الأدب والغرابة، دراسات بنيوية في الأدب العربي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط2، 2006.
  - 67. المقامات، تح: عبد الكبير الشرقاوي، دار توبقال للنشر، المغرب، ط2، 2001.

- 68. عبد الله إبراهيم، السردية العربية، بحث في البنية السردية للموروث الحكائي العربي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1992.
- 69. النثر العربي القديم، بحث في البنية السردية، المجلس الوطني للثقافة والفنون والتراث، الدوحة، قطر، ط1، 2002
  - 70. المتخيل السردي مقاربة نقدية في التناص، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1990.
- 71. موسوعة السرد العربي، ج1، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، طبعة موسعة، 2008
  - 72. موسوعة السرد العربي، ج1، مؤسسة مجد بن راشد آل مكتوم، الإمارات، ط1، 2016.
- 73. عبد المالك مرتاض، الأدب الجزائري القديم دراسة في الجذور، دار هومه، الجزائر، ط4، 2016.
  - 74. فن المقامات في الأدب العربي، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر، د.ط، 1980.
  - 75. في نظرية الرواية، بحث في تقنيات السرد، سلسلة عالم المعرفة، ع 240، 1998
- 76. تحليل الخطاب السردي- معالجة تفكيكية سيميائية مركبة "لرواية زقاق المدق-ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د.ط، 1995.
  - 77. فن المقامات في الأدب العربي، المطبعة الشعبية للجيش، الجزائر، د.ط، 2007.
- 78. عبد الناصر هلال، آليات السرد في الشعر العربي المعاصر، مركز الحضارة العربية، القاهرة، ط1، 2006.
- 79. عبد الوهاب الرقيق، هند بن صالح، أدبية الرحلة في رسالة الغفران، دار مجد علي الحامي، تونس، د.ط، 1999
- 80. علي زيغور، الأحلام والرموز، أداة كشف وعالج نفسي في مجالات الشخصية والاضطرابات النفسية، دار المناهل، لبنان، ط1، 2002
  - 81. علي عبيد، المروي له في الرواية العربية، دار مجد علي، تونس، ط1، 2003

- 82. علي عشير زائد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة، د.ط، 1997.
- 83. علي محفوظ، فن الخطابة وإعداد الخطيب، دار الاعتصام للطباعة، القاهرة، مصر، د.ط، د.ت.
  - 84. عمر بن قينة، فن المقامة في الأدب العربي الجزائري، دار المعرفة الجزائر، دط، دت
- 85. كوثر عبد السلام البحيري، أثر الأدب الفرنسي على القصة العربية، الهيئة المصرية للكتاب، 1985.
- 86. لؤي علي خليل، عجائبية النثر الحكائي (أدب المعراج والمناقب)، التكوين للنشر، دمشق، د.ط، 2007.
- 87. مبارك الميلي، تاريخ الجزائر القديم والحديث، ج2، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1989
- 88. محمد بوعزة، تحليل النص السردي، تقنيات ومفاهيم، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2010
- 89. محمد زغلول سلام، ضياء الدين بن الثير وجهوده في النقد، مكتبة نهضة مصر، د.ط، د.ت
- 90. محمد عزام، الخيال العلمي في الأدب، دار طلاس للدراسات والنشر، سوريا، دمشق، ط1، 2002.
  - 91. شعرية الخطاب السردي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005
    - 92. محمد على دبوز، المغرب الكبير، ج3، القاهرة، دط، 1963
- 93. محمد مسعود جبران، فنون النثر الأدبي في آثار لسان الدين ابن الخطيب، دار المدار الإسلامية، طرابلس، ط1، 2004
- 94. محمود حسين أبو ناجي، الرثاء في الشعر العربي، دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، ط2.

- 95. مراد عبد الرحمن مبروك، آليات المنهج الشكلي في نقد الرواية، دار الوفاء، الإسكندرية، مصر، ط1، 2002
  - 96. مصطفى الشكعه، بديع الزمان الهمداني، الدار المصرية اللبنانية، ط1، 2003.
- 97. مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ج2، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1974
- 98. مولاي على بوخاتم، مصطلحات النقد العربي السيماءوي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005
- 99. ميساء سليمان الإبراهيم، البنية السردية في كتاب الإمتاع والمؤانسة، منشورات الهيئة السورية للكتاب، دمشق، د.ط، 2011
- 100. ناهضة ستار، بنية السرد في القصص الصوفي، المكونات والوظائف والتقنيات (دراسة)، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2003.
  - 101. نبيل درغوت، العين الساردة، simpact ، تونس، ط1، 2008.
- 102. نبيلة إبراهيم، فن القص بين النظرية والتطبيق، مكتبة غريب للنشر، مصر، ط1، 1995
- 103. نفلة حسن العزي، تقنيات السرد وآليات تشكيله الفني، قراء نقدية، دار غيداء، الأردن، ط1، 2011
- 104. هادي حسن حمودي، المقامات من بلاد فارس إلى بديع الزمان الهمداني، دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط1، 1985
- 105. الهمذاني، مقامات بديع الزمان الهمذاني، تقديم وشرح: محمد عبده، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط3، 2005
- 106. وائل سيد عبد الرحيم، تلقي البنيوية في النقد العربي، دار العلم والإيمان، مصر، ط1، 2009

- 107. ياسر طالب الخزاعلة، الخلافة العباسية وموقفها من الدول المستقلة في المغرب، دار الخليج، الأردن، د.ط، 2017
- 108. يحي بوعزيز، أعلام الفكر والثقافة في الجزائر المحروسة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ج2، ط1، 1995
  - 109. الموجز في تاريخ الجزائر، ج1، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط2، 2007
- 110. يمنى العيد، تقنيات السرد الروائي في ضوء المنهج البنيوي، دار الفرابي، بيروت، ط3، 2010
- 111. يوسف نور عوض، فن المقامات بين المشرق والمغرب، دار القلم، بيروت، ط1، 1979
- 112. يوسف وغليسي، السرديات والشعريات، منشورات مخبر السرد العربي، جامعة قسنطينة، ط2، 2007

#### الله المصادر والمراجع المترجمة:

- 1. إديث كريزويل، عصر البنيوية، تر: جابر عصفور، دار آفاق عربية، بغداد، 1985
- 2. آلان روب جرییه، نحو روایة جدیدة، دراسات، تر: مصطفی إبراهیم، دار المعارف، مصر، د ط
- 3. برنارد دي فوتو، عالم القصة، تر: مجهد مصطفى هدارة، عالم الكتب، القاهرة، د.ط، 1969
- 4. تزفيتان تودورف، مفاهيم سردية، تر: عبد الرحمان مزيان، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2005
- مدخل إلى الأدب العجائبي، ترجمة الصديق بوعلام، دار الكلام، الرباط، المغرب، ط1،
   1993
- 6. الشعرية، تر: شكري المبخوت ورجاء بن سلامة، دار توبقال للنشر، المغرب، ط2، 1990

- 7. جان بياجيه، البنيوية، تر: عارف منيمنة وبشير أوبري، منشورات عويدات، بيروت، ط4، 1985
- 8. جيرار جنيت وآخرون، نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير، تر: ناجي مصطفى، منشورات الحوار الأكاديمي الجامعي، الدار البيضاء، ط1، 1989
- 9. جيرار جنيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، تر: محد معتصم وآخرون، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط2، 1997
- 10. جيرالد برنس، المصطلح السردي، تر: عابد خزندار، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، ط1، 2003
- 11. رولان بارت وآخرون، طرائق تحليل السرد الأدبي، منشورات اتحاد كتاب المغرب، ط1، الرياط، 1992.
- 12. فلادمير بروب، مورفولوجيا القصة، تر: عبد الكريم حسن، وسمير بن حمو، دار شراع للنشر والتوزيع، دمشق، سوريا، ط1، 1996
- 13. فيليب هامون، سيميولوجيا الشخصية الروائية، تر: سعيد بن كراد، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، سورية، ط1، 2013
- 14. مخائيل باختين، أشكال الزمان والمكان في الرواية، تر: يوسف حلاق، منشورات وزارة الثقافة، دمشق، 1990
  - 15. الخطاب الروائي، تر: محمد برادة، دار الفكر للدراسات والنشر، القاهرة، ط1، 1987.
    - 16. مندلاو، الزمن والرواية، تر: بكر عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، 1997.
- 17. ولغ غانغ كايزير، من يحكي الرواية؟، تر: محمد اسويرتي، كتاب طرائق تحليل السرد الأدبي، منشورات اتحاد كتاب المغرب، الرباط، ط1، 1992
- 18. يان مانفريد، علم السرد، مدخل إلى نظرية السرد، تر: أماني أبو رحمة، دار نينوى للنشر، دمشق، ط1، 2011.

#### رابعا. المعاجم:

- 1. الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي، إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان، د.ت.
  - 2. الفيروزآبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط8، 2005
    - 3. ابن منظور ، لسان العرب، مج 14، دار صادر ، لبنان ، ط1. د.ت
      - 4. ابن منظور، لسان العرب، دار الحديث، القاهرة، ط1، 2003.
    - 5. ابن منظور، لسان العرب، المجلد الأول، دار المعارف، القاهرة، د.ط، د.ت
  - 6. إبراهيم مصطفى وآخرون، معجم الوسيط، المكتبة الإسلامية، إسطنبول، تركيا، ط2. د.ت
    - 7. أبو هلال العسكري، معجم الفروق اللغوية، مج1، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - 8. جبران مسعود، الرائد معجم لغوي عصري، دار العلم للملايين، ط7، 1992.
- 9. سعيد علوش، معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1، 1982.
- 10. لطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية، مكتبة لبنان ناشرون (دار النهار)، لبنان، ط1، 2002.
- 11.محمد القاضي وآخرون، معجم السرديات، الرابطة الدولية للناشرين المستقلين، تونس، ط1، 2010
  - 12.مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، ط4، 2004
  - 13. لويس معلوف، المنجد في اللغة الأدب والعلوم، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ط19، د.ت

#### خامسا. الرسائل الجامعية:

- 1. أحمد رحيم كريم الخفاجي، المصطلح السردي في النقد الأدبي العربي الحديث، مذكرة ماجستير، كلية التربية، جامعة بابل، العراق، 2003.
- 2. بلحجات نبيه، جمالية الخطاب السردي في منامات الوهراني، مذكرة دكتوراه، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة سيدي بلعباس، 2019/2018

- 3. حيور دلال، بنية النص السردي في معارج ابن عربي، مذكرة ماجستير، قسم اللغة العربية،
   جامعة منتوري، قسنطينة، موسم 2006/2005
- 4. خليفي سعيد، البنية السردية في رواية مرايا متشظية، مذكرة ماجستير، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، موسم 2005/2004
- 5. دعد أحمد الناصر، المنامات في الموروث الحكائي العربي، دراسة في النص الثقافي والبنية السردية، مذكرة دكتوراه، كلية الدراسات العليا، الأردن، 2006
- 6. سعدلي سليم، تشكلات السرد الساخر ومقاصده في المنام الكبير، مذكرة ماجستير، قسم اللغة والأدب العربي، جامعة مولود معمري تيزي وزو، موسم 2012/2011
- 7. صباح غرايبية، بنية السرد في الشعر العربي القديم، من خلال ديوان الحماسة، مذكرة دكتوراه، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة منتوري-قسنطينة 1-، موسم 2014/2013
- 8. صفاء المحمود، البنية السردية في روايات خيري الذهبي، مذكرة ماجستير، جامعة البعث، قسم اللغة العربية، حمص، سوريا، 2010/2009
- 9. الطاهر بن هورة، التشكيل السردي في الرواية الجزائرية، مذكرة ماجستير، قسم اللغة والأدب العربي، جامعة الجلفة، 2013/2012
- 10. عطية فاطمة الزهراء، العجائبية وتشكلها السّردي في رسالة التّوابع والزّوابع لابن شُهيد الأندلسي ومنامات ركن الدين الوهراني، مذكرة دكتوراه، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة بسكرة، 2015/2014
- 11. عيسى بلخباط، تقنيات السرد في رواية البيت الأندلسي لواسيني الأعرج، مذكرة ماجستير، قسم الآداب واللغة العربية، جامعة بسكرة، موسم 2015/2014
- 12. مريم مناع، بنية السرد في منامات ومقامات الوهراني، مذكرة ماجستير، جامعة ورقلة، 2008/2007
- 13. نجلاء إبراهيم محد اشنيبو، الراوي السردي العربي المعاصر بين الرؤية والصوت، مذكرة ماجستير، جامعة مصراته، ليبيا، 2013

#### ساحسا. العوريات:

- 1. إبراهيم نبيلة، البنيوية من أين وإلى أين؟، مجلة فصول المصرية، ع2 ،1981.
- أحمد رجب، الحلم في الأدب والفن ملجأ الهاربين من الواقع، جريدة العربي، لندن، عدد 10857، جانفي 2018
- 3. أحمد صبرة، جوانب من شعرية الرواية دراسة تطبيقية على رواية "الحب في المنفى" لبهاء طاهر، مجلة بحوث كلية الأداب جامعة المنوفية، مصر، مج 5 ع 16، 1994
  - 4. بشير محمودي، بنية الحدث في الرواية الجزائرية، دراسات جزائرية، ع2، 2005
- 5. جرجي عبدوكة جبرائيل، البناء السردي، مجلة الموقف الأدبي، ع463، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2009
- 6. دحو مامة، بناء الزمن والمكان في الرواية العربية، مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، سيدي بلعباس، ع10، 2013
- 7. دلال محمد طه وفاطمة البرادي، الانزياح العجائبي الساخر في أدب المنامات، مجلة اللغة العربية، مج 21، ع44، 2019
- والأخلاق في مجال الفن، مجلة عالم الفكر، مج27،
   والأخلاق في مجال الفن، مجلة عالم الفكر، مج27،
- ولان بارت، مدخل إلى التحليل البنيوي للقص، مجلة العرب والفكر العالمي، بيروت، ع5،
   1989
- 10. سحنين علي، مقولة الزمن في سرديات جيرار جنيت، مجلة دراسات معاصرة، م.ج. تيسمسيلت، م2، ع3، 2018.
  - 11. شمسة غربي، الأدب الجزائري القديم، مجلة عود الند الثقافية، العدد 110، 2015/08.
    - 12. صبحى الطعان، بنية النص الكبرى، مجلة عالم الفكر، الكوبت، ج23، 1994.
- 13. عبد الله إبراهيم، بنية الرواية والفلم، مجلة آفاق عربية، ع4، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 1993.

- 14. عبد الأمير مهدي الطائي، المقامات أصالة وفنا وتراثا، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 2001.
- 15. عبد العالي بو طيب، إشكالية المصطلح في النقد الروائي العربي، صحيفة الجزيرة، العدد (10815) بتاريخ الخميس 09ماي 2002.
- 16. عبد العليم محمد إسماعيل، تقنيات السرد أساس أدبية الرحلة، جائزة الطيب صالح العالمية (الدورة 8)، عالم الخضرة، 2018.
- 17. عبد الله إبراهيم، الدراسات السردية العربية واقع وأفاق مجلة الراوي، السعودية، ع21، 2009.
- 18. عبد الله أبو هيف، جماليات المكان في النقد الأدبي العربي المعاصر، مجلة جامعة تشرين للدراسات والبحوث العلمية، مج 27، ع1، 2005
- 19. عبد الله العنبر، النظريات البنائية بين النموذج والتحولات النصية، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، الجامعة الأردنية، مج 45، ع2، 2018.
- 20. عبد المالك مرتاض: في نظرية الرواية بحث في تقنيات السرد، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ع 240، 1998
- 21. عجوج فاطمة الزهراء، أهمية السرد في تشكيل بنية النص، مجلة دراسات معاصرة، تيسمسيلت، ع2، 2017
- 22. علاء الدين مجد رشيد، المنامات لون نثري في الأدب العربي، مجلة جامعة تكريت للعلوم، العراق، م19، ع 7، 2012
- 23. فرزانه حاجي قاسمي، دراسة الكرونوتوب التحليلية من منظار باختين في رواية دودنيا وذاكرة الجسد، مجلة بحوث في الأدب المقارن، جامعة رزاي، إيران، ع28، 2018
- 24. محمد بوعمامة وبن عمومة فتيحة، الدلالة الرمزية في كتابات ركن الدين الوهراني، مجلة آفاق علمية، المركز الجامعي تامنغست، مج 12، ع020، 2020

- 25. محمد زيوش، تقنيات الراوي السردية عند الوهراني، دراسات لسانية جامعة البليدة2، مج3، ع1، 2019
- 26.محمد صالح، موضوعات السرد في منامات الوهراني، مجلة اشكالات في اللغة والأدب، المركز الجامعي تامنغست، مج9، ع5، 2020.
- 27.محمد هادي مرادي، فن المقامات، النشأة والتطور، دراسة وتحليل، مجلة التراث الأدبي، إيران، ع 4، د.ت
- 28. مداني زيقم، منامات الوهراني من القالب السائد إلى السرد المختلف، مجلة جامعة بابل للعلوم الإنسانية، مج 28، ع11، 2020
- 29. ناصر شاكر الأسدي، الفضاء العجائبي في المنام الكبير للوهراني، مجلة حولية المنتدى، النجف، ع 15، 2018
- 30. نبيلة بونشادة، الشخصية بين المستوى المحسوس إلى المستوى المجرد، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، جامعة مجد خيضر بسكرة، الجزائر، ع 7، 2011
  - 31. نجاة وسواس، السارد في السرديات الحديثة، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، ع 8، 2012
- 32. وداد مكاوي حمود، عجائبية الرؤيا عند يوسف عليه السلام، مجلة جامعة بابل، العراق، ع2، 2012
- 33. يحيى عارف الكبيسي، مدخل إلى التحليل البنيوي الشكلي للسرد، الأقلام، بغداد، ع5-6، 1997
- 34. يوسف وغليسي، السرديات والشعريات، منشورات مخبر السرد العربي، جامعة قسنطينة، ط2، 2007

#### سايعا. المواقع الإلكترونية:

- 1. عبدالقادر مغدير، الوهراني ومناماته، موقع مكتبتنا العربية، أطلع عليه يوم: http://almaktabah.net/vb/showthread.php?%20t=30049. <2019/12/19
- 2. عبدالقادر بوعرفة، فلسفة النقد والسخرية للوهراني، موقع أنطولوجيا، أطلع عليه يوم <a href="http://alantologia.com/page/19489/">http://alantologia.com/page/19489/</a> 2020/01/29

|                                                          | دائه الله الله الله الله الله الله الله ا              |  |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--|
|                                                          | شكـــر وتق⊏ير                                          |  |
| أ –ح                                                     | वृष≓द्रव                                               |  |
| المحخل: الأدب العربي في الجزائر قديما الأنماط والتشكّلات |                                                        |  |
| 08                                                       | 1. الجزائر والفتح الإسلامي                             |  |
| 10                                                       | 2. نشوء القول الأدبي ببلاد المغرب الأوسط               |  |
| 15                                                       | 3. أنماط وتشكلات الأدب العربي القديم في الجزائر        |  |
| 16                                                       | 1.3. الشعر                                             |  |
| 28                                                       | 2.3. النثر                                             |  |
| الفهل الأول: المقامة ونظرية السرد                        |                                                        |  |
| 35                                                       | المقامات والمناماتالمصطلح والمفهوم والتاريخ            |  |
| 35                                                       | أولى: المقامات                                         |  |
| 35                                                       | أ. المقامة لغة                                         |  |
| 39                                                       | ب. المقامة اصطلاحا                                     |  |
| 42                                                       | 1. نشأة المقامة وتطورها                                |  |
| 45                                                       | 2. أشهر رواد المقامة                                   |  |
| 46                                                       | 3. الخصائص الفنية للمقامة وعناصرها                     |  |
| 49                                                       | 4. موضوعات وأهداف فن المقامة                           |  |
| 51                                                       | <ol> <li>المقامة في المغرب الأوسط (الجزائر)</li> </ol> |  |
| 53                                                       | ثانيا: المنامات                                        |  |
| 53                                                       | 1. تعريف المنام                                        |  |
| 56                                                       | 2. التحليل النفسي وعلاقته بالمنام                      |  |
| 57                                                       |                                                        |  |
|                                                          | 3. المنام الكبير                                       |  |

|                                       | ثالثا: نصرية السرح النشأة والمسارات                  |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 60                                    | 1. مفهوم السرد                                       |
| 60                                    | أ. السرد لغة                                         |
| 62                                    | ب. السرد اصطلاحا                                     |
| 64                                    | 2. ماهية السرد عند النقاد الغربيين والنقاد العرب     |
| 70                                    | 3. السرد النشأة والمصطلح                             |
| 74                                    | 4. السرديات المفهوم والاتجاهات                       |
| 77                                    | 5. أنواع ومظاهر السرد                                |
| 78                                    | 6. عناصر ومكونات السرد                               |
| 81                                    | 7. مستويات السرد                                     |
| 82                                    | 8. أنماط وأساليب السرد                               |
| <b>الفصل الثاني</b> : السارك وأنما طه |                                                      |
| 86                                    | 1. ماهية السارد                                      |
| 86                                    | أ. السارد لغة                                        |
| 87                                    | ب. السارد اصطلاحا                                    |
| 89                                    | 2. السارد في المنجز النقدي والدراسات الغربية الحديثة |
| 94                                    | 3. السارد في المنجز النقدي والدراسات العربية الحديثة |
| 98                                    | 4. أشكال وأصناف السارد                               |
| 100                                   | 5. علاقة السارد والمؤلف                              |
| 102                                   | 6. علاقة السارد بالمسرود له                          |
| 103                                   | 7. علاقة السارد بالشخصيات                            |
| 105                                   | 8. وظائف السارد                                      |
| 107                                   | 9. الرؤية السردية                                    |
| 108                                   | 1.9. أقسام الرؤية                                    |
| 110                                   | 2.9. الرؤية والسارد                                  |
| 111                                   | 10. تجليات الراوي/السارد في المنام الكبير            |

| 111                                        | 1.10. تقديم نص الوهراني                    |  |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|--|
| 113                                        | 2.10. وضع الراوي في المنام الكبير          |  |
| 114                                        | 1.2.10. السارد شخصية رئيسية (البطل)        |  |
| 117                                        | 2.2.10. الراوي المشارك للشخصيات            |  |
| 119                                        | 3.2.10. السارد الشاهد                      |  |
| 122                                        | 4.2.10. تعدد وتنوع حضور الراوي داخل المنام |  |
| 123                                        | 3.10. السارد وتقنية الحوار في المنام       |  |
| 125                                        | 4.10. وظائف الراوي في المنام               |  |
| 125                                        | 1.4.10. الوظيفة السردية                    |  |
| 126                                        | 2.4.10. وظيفة التنسيق أو المراقبة          |  |
| 126                                        | 3.4.10. وظيفة التوزيع                      |  |
| <b>الفهل الثالث</b> : الشخصيات وبناء السرد |                                            |  |
| 129                                        | 1– تحديد المفاهيم                          |  |
| 129                                        | أولا: مفهوم البنية                         |  |
| 130                                        | أ. المفهوم اللغوي                          |  |
| 130                                        | ب. المفهوم الاصطلاحي                       |  |
| 132                                        | ثانيا: مفهوم الشخصية                       |  |
| 132                                        | أ. المفهوم اللغوي                          |  |
| 133                                        | ب. المفهوم الاصطلاحي                       |  |
| 135                                        | 2. مقاربة الشخصية                          |  |
| 136                                        | 1-2. فلاديمير بروب                         |  |
| 137                                        | 2-2. غريماس ومفهوم العوامل                 |  |
| 141                                        | 2-3. فيليب هامون                           |  |
| 142                                        | أولا: الشخصيات المرجعية                    |  |
| 142                                        | ثانيا: الشخصية الواصلة                     |  |
| 143                                        | ثالثا: الشخصيات المتكررة (الاستذكارية)     |  |
| 144                                        | بنية الشخصية في منامات الوهراني            |  |

| 147                                                  | 1-3. الشخصيات الرئيسية (الجاهزة) في المنام                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 147                                                  | 2-3.الشخصيات المرجعية                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 148                                                  | 3-2-1.الشخصيات التاريخية والسياسية                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 149                                                  | الشخصيات السلبية                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 150                                                  | الشخصيات الإيجابية                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 152                                                  | 2-2-3.الشخصيات الدينية                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 152                                                  | الشخصيات الغيبية(الملائكة)                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 152                                                  | أ. مالك خازن النار                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 153                                                  | ب. جبريل عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 154                                                  | ت. ملك الموت                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 155                                                  | 3-3. الشخصية المصاحبة                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 155                                                  | 3-3-1. السارد (الخادم الوهراني)                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 158                                                  | 3-3-3. الحافظ العليمي                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 160                                                  | 3-3-3. أبو المجد بن أبي الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 162                                                  | 3-3-4. شخصية المهذب بن النقاش                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 102                                                  | و و ۲. شخطیب المهدب بن الفاس                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 164                                                  | 3 - 3 - 4. شخصية أبو القاسم الأعور                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                      | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 164                                                  | 3-3-5. شخصية أبو القاسم الأعور الفصل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني                                                                                                                                                                                                                |
| 164                                                  | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور الفهل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني 1. تجليات علاقة الزمن والمكان                                                                                                                                                                                  |
| 164<br>168<br>170                                    | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور الفهل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني 1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولا: الزمن                                                                                                                                                                      |
| 164<br>168<br>170<br>170                             | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور الفصل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني 1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولا: الزمن 1. الزمن في ضوء الدراسات النقدية                                                                                                                                     |
| 164<br>168<br>170<br>170<br>175                      | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور الفهل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني 1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولا: الزمن 1. الزمن في ضوء الدراسات النقدية 2. الزمن ونوع النص                                                                                                                  |
| 164<br>168<br>170<br>170<br>175<br>176               | 5-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور  الفحل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني 1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولا: الزمن للنمين في ضوء الدراسات النقدية 1. الزمن ونوع النص 2. الزمن ونوع النص 3. ترتيب الزمن وتقنيات المفارقة السردية في منامات الوهراني                                     |
| 164<br>168<br>170<br>170<br>175<br>176               | 5-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور  الفحل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني المكان 1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولى: المزمن 1. الزمن في ضوء الدراسات النقدية 2. الزمن ونوع النص 2. الزمن ونوع النص 3. ترتيب الزمن وتقنيات المفارقة السردية في منامات الوهراني 1-3. الترتيب الزمني       |
| 164<br>168<br>170<br>170<br>175<br>176<br>176<br>182 | 3-3-3. شخصية أبو القاسم الأعور  الفهل الرابع: البنية الزمكانية في منامات الوهراني والمكان  1. تجليات علاقة الزمن والمكان أولى: الزمن في ضوء الدراسات النقدية  2. الزمن ونوع النص  3. ترتيب الزمن وتقنيات المفارقة السردية في منامات الوهراني  3-1. الترتيب الزمني  3-2. تقنيات المفارقة السردية |

| 193 | 1.4. تقنية التلخيص                |  |
|-----|-----------------------------------|--|
| 194 | 2.4. تقنية الحذف (الاسقاط)        |  |
| 195 | 3.4. تقنية المشهد                 |  |
| 197 | 4.4. تقنية الوقفة الوصفية         |  |
| 200 | ثانيا. المكان                     |  |
| 203 | 1. أنواع الأمكنة                  |  |
| 205 | 2. المكان وعلاقته بالمضمون السردي |  |
| 206 | 3. تجليات المكان في منام الوهراني |  |
| 207 | أولا: أماكن واقعية (خارج المنام)  |  |
| 210 | ثانيا: أماكن متخيلة (داخل المنام) |  |
| 217 | <i>خ</i> ا تـــــة                |  |
| 222 | ملحق                              |  |
| 243 | قائمة المصادر والمراجع            |  |
| 259 | فهرس الموضوعات                    |  |
| 265 | فهرس الجداول والأشكال             |  |
| 267 | ملخص البحث                        |  |

# فهرس الجداول والأشكال

## فمرس الجداول والأشكال

| رقم الصفحة | عنوان الجدول /الشكل                                               | الرقم |
|------------|-------------------------------------------------------------------|-------|
| 74         | الخطاب السردي عند جيرار جينيت                                     | 01    |
| 76         | مخطط يقطين يوضح موقع السرديات من البويطيقيا                       | 02    |
| 77         | تيارات السردية                                                    | 03    |
| 140        | رسم تخطيطي للنموذج العاملي المشكل للبنية المجردة في كل حكي        | 04    |
| 141        | رسم تخطيطي للنموذج العاملي المشكل للبنية المجردة في منام الوهراني | 05    |
| 166        | بنية الشخصيات في منامات الوهراني                                  | 06    |
| 187        | جدول يوضح بنية السرد الاسترجاعي لمقطع حكائي في المنام             | 07    |
| 191        | جدول يوضح بنية السرد الاستباقي لمقطع حكائي في المنام              | 08    |
| 199        | مخطط يكشف توزع عناصر الحركات السردية ضمن خطاب الوهراني            | 09    |
| 215        | مخطط لفضاء المكان في منام الوهراني                                | 10    |

# ملخص البحث

#### ملخص:

يهدف هذا البحث إلى دراسة البنية السردية للمقامة في الأدب الجزائري القديم من خلال "منامات" بن محرز الوهراني كنموذج تطبيقي، أين ندرس أنماط وتشكّلات الأدب العربي في الجزائر قديما، والمقامة ونظرية السرد كمصطلح ومفهوم والتطرق للنشأة والمسارات، إضافة إلى تناول بنية الشخصية وعناصرها التي تسمح لنا بدراسة شخصيات المنامات ودلالاتها وصفاتها من حيث البناء الداخلي والخارجي والوظائف المنسوبة إليها، وكذا معالجة تمفصلات البنية الزمانية للنص وحصر المساحة الزمنية للأحداث من خلال تقنيات الترتيب والمدة والتواتر والاسترجاع والاستباق وغيرها استنادا إلى منهج جيرار جينيت في دراسة الأشكال المختلفة التي تتشكل في السرد، دون إغفال بنية المكان التي ترتبط بعناصر الوصف والشخصيات والحدث وما يلعبه الفضاء المكاني المغلق والمفتوح من دور أساسي في بناء الخطاب.

## الكلمات المفتاحية: البنية السردية، الأدب الجزائري، المنامات، المقامة، الزمكان، الشخصيات، الوهراني Abstract:

This survey aims to study the narrative structure of El Maqama (the assembly's tales) literature in the Algerian ancient literature through the Manamate (The dreaming tales Art) of bn Mehrez El Ouahrani as a practical sample of our study.

We shall focus on the styles and formations of the ancient Algerian literature by dealing with Elmaqama and Narration Theory as a term and concept.

By studying the characters' structure and their elements we will be able to highlight the deep and surface structure of Elmanamate and its descriptions and functions. We will deal also with space-time of the text using different literary devices like order, duration, frequenc, flash-back and anticipation according to Gerard Genette Narratology.

As fa as the discourse construction, we shall give attention to the role of the space structure (opened or closed) that's linked to description and characters and event.

**Key words**: narrative structure, Algerian Literature, Elmanamate, Elmaqama, Spacetime, characters, Ibn Mehrez El Ouahrani

#### Sommaire:

Cette recherche vise à étudier la structure narrative de l'établissement dans la littérature algérienne ancienne à travers les "Manamams" Bin Mahrez Al-Wahrani comme modèle appliqué, où nous étudions les modèles et les formations de la littérature arabe dans l'Algérie ancienne, l'établissement et la théorie narrative comme un terme et un concept et abordant la genèse et les voies, en plus d'aborder la structure de la personnalité et ses éléments qui nous permettent d'étudier les personnages des rêves et leurs connotations et caractéristiques en termes de construction interne et externe et les fonctions attribuées à leur, En plus d'aborder les détails de la structure temporelle du texte et de limiter l'espace temporel des événements par les techniques d'agencement, de durée, de fréquence, de récupération, d'anticipation et autres, en s'inspirant de la méthode de Gérard Genette en étudiant les différentes formes qui sont formé dans la narration, sans négliger la structure du lieu qui est liée aux éléments de description, de personnages et d'événement et ce que l'espace spatial fermé et ouvert joue d'un rôle essentiel dans la construction du discours.

**Mots-clés:** Structure narrative, littérature algérienne, manama, maqamah, espace-temps, personnages, Al-Wahran